#### GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.05/G.S.A.I. AGG. No, 31925

D.G.A. 79.

GIPN-S4-2D. G. Arch. N. D./57.-25-9-58-1,00,000.

r;



## GIORNALE

DELLA

# SOCIETÀ ASIATICA ITALIANA



#### GIORNALE

DELLA

# SOCIETÀ ASIATICA ITALIANA

VOLUME QUATTORDICESIMO

31925

1901

891.05 G.S.A.I.

A512

#### FIRENZE

SOCIETÀ TIPOGRAFICA FIORENTINA
VIA SAN GALLO, N 33

Con i caratteri orientali del R. Istituto di Studii Superiori

# CENTRAL ARCHAEOLOGIGAD LIBRARY, NEW ULLHI Aco. No. 31925 Date. 19-7:57 Call No. 891:05/9:54

## SOCIETÀ ASIATICA ITALIANA

#### 'SOTTO L'ALTO PATRONATO DI S. M. IL RE D'ITALIA

#### Consiglio direttivo

Comm. Prof. Fausto Lasinio, Presidente.

Conte Prof. Francesco Lorenzo Pullè, Vicepresidente.

Conte Prof. Bruto Teloni, Segretario generale.

Prof. Carlo Fasola, Segretario.

Cav. Uff. Giovanni Tortoli, Bibliotecario.

Prof. Francesco Scerbo, Cassiere.

Prof. Paolo Emilio Pavolini.

Prof. NICOLA FESTA.

Cav. Uff. TITO FIASCHI.

Prof. ASTORRE PELLEGRINI.

Consiglieri.

#### SOCI ONORARII

#### Presidente onorario

Conte Comm. Prof. Angelo De Gubernatis.

#### A. - Soci onorarii italiani

Comm. Prof. Graziadio Ascoli, Senatore.

Comm. Prof. MICHELE KERBAKER.

Comm. Prof. Fausto Lasinio.

Comm. Prof. Antelmo Severini.

Comm. Prof. Emilio Teza.

#### B. - Soci onorarii stranieri

#### I. - Europei

S. E. Prof. Dr. Otto Böhtlingk. - Jena. Prof. Basil H. Chamberlain, Esq. - Tokio.

Froi. DASIL II. CHAMBERLAIN, ESq. - TOKI

Prof. Gaston Maspero. - Parigi.

Prof. Léon De Rosny. - Parigi.

S. E. Ernesto Satow. - Tokio.

Prof. Dr. Friedrich von Spiegel - München.

Prof. Dr. Albrecht Weber. - Berlino.

#### II. - Asiatici

LEONZIO ALISHAN, Mekhitarista. - Venezia.

Prof. Bhandarkar. - Puna.

Prof. Negîb Bistânî. - Bairût.

RAGIA SURINDRO MOHUN TAGOR. - Calcutta.

Sumangala, Sommo Sacerdote dei Buddhisti. - Colombo (Seilan).

#### SOCI ORDINARII

I.

Ballini (Dr. Ambrogio). - Bologna.

Barbèra (Comm. Piero). - Firenze.

Bargagli (Marchese Piero). - Firenze.

BARONE (Prof. Giuseppe). - Napoli.

Basset (Prof. René). - Algeri.

Belloni-Filippi (Dr. Ferdinando). - Buti (Pisa).

BLUMENSTIHL (Prof. Emilio). - Roma.

BUONAMICI (Prof. Giulio). - Firenze.

Buonazia (Prof. Lupo). - Napoli.

Brünnow (Prof. Rudolph). - Vevey (Svizzera).

Снісоvi (Comm. Desiderio), Bibliotecario Capo della

R. Biblioteca Nazionale Centrale. - Firenze.

CIARDI-DUPRÈ (Dr. Giuseppe). - Firenze.

Collacchioni (Nobile Marco). - Firenze.

Consolo (Comm. Prof. Federigo). - Firenze.

Consumi (P. Prof. Stanislao), delle Scuole Pie. - Firenze.

CONTI-ROSSINI (Cav. Dott. Carlo). - Asmara (Eritrea).

Corsini (Principe Don Tommaso), Senatore. - Firenze.

Dei (Cav. Giunio). - Roma.

Donati (Prof. Girolamo). - Perugia.

Fasola (Prof. Carlo). - Firenze.

Festa (Prof. Nicola). - Firenze.

Fiaschi (Cav. Uff. Tito). - Firenze.

Formichi (Prof. Carlo). - Pisa.

Frick (Guglielmo), Libraio dell' I. e R. Corte. - Vienna.

Gнізі (Comm. Ernesto), Console d'Italia. - Shanghai.

Gigliucci (Conte Ing. Mario). - Firenze.

GREGORIO (March. Prof. Giacomo De). - Palermo.

Gubernatis (Comm. Enrico De), Console generale d'Italia. - Corfu.

Guidi (Comm. Prof. Ignazio). - Roma.

Hyvernat (Ab. Prof. Enrico). - Washington.

Karolides (Prof. Paolo). - Atene.

LAGUMINA (Monsig. Bartolomeo). - Girgenti.

LEVANTINI-PIERONI (Prof. Giuseppe). - Firenze.

Maccari (Prof. Latino). - Urbino.

Merx (Dr. Prof. Adalberto). - Heidelberg.

Modigliani (Cav. Dr. Elio). - Firenze.

Modona (Leonello), Sottobibliotecario. - Parma.

Nocentini (Cav. Prof. Lodovico). - Roma.

Pacini (Prof. Carlo). - Firenze.

PAVOLINI (Prof. Paolo Emilio). - Firenze.

Pellegrini (Prof. Astorre). - Firenze.

Pereira D'Andrade (Philotheio). - S. Tomè de Salcete (India Portoghese).

Perreau (Cav. Uff. Ab. Pietro). - Parma.

Philipson (Comm. ing. Eduardo). - Firenze.

Prato (Prof. Stanislao). - Fabriano.

PRINCE (Prof. J. D.). - New York.

Pulle (Conte Prof. F. L.). - Bologua.

Puntoni (Comm. Prof. Vittorio). - Bologna.

Rosen (Barone Prof. Vittorio De). - Pietroburgo

RAFFAELLI (Dr. Filippo). - Bagnone (Massa).

RINONAPOLI (Prof. Luigi Volpe). - Collecorvino.

Rocca (Prof. Vittorio). - Livorno.

Roux (Cav. Amedeo). - Allier (Francia).

Sacerdote (Gustavo). - Berlino.

Salinas (Comm. Prof. Antonino). - Palermo.

Scerbo (Prof. Francesco). - Firenze.

Scheibler (Conte Comm. Felice). - Milano.

Schiaparelli (Cav. Prof. Celestino). – Roma.

Schiaparelli (Comm. Prof. Ernesto). - Torino.

Schiaparelli (Comm. Prof. Giovanni), Senatore. - Milano.

Sommier (Cav. Stéphen). - Firenze.

Starrabba (Barone Raffaele). - Palermo.

Stefani (Dr. Ed. Luigi De). - Firenze.

Teloni (Conte Prof. Bruto). - Fírenze.

Temple (Colonnello R. C.), - Londra.

Torrigiani (March. Pietro), Senatore. - Firenze.

Tortoli (Cav. Uff. Giovanni), Accademico della Crusca. - Firenze.

VINCENTIIS (Cav. Prof. Gherardo De). - Napoli.

Vitto (Avv. Comm. Errico), Console generale d'Italia a Bairût (Siria).

Wackernagel (Dr. Prof. Iakob). - Basel.

Wilhelm (Dr. Prof. Eugen). - Jena.

#### II.

#### Biblioteche, Società e Istituti Soci ordinarii della Società Asiatica Italiana.

Biblioteca Universitaria di Algeri.

BIBLIOTECA REALE di Berlino.

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Berlino.

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Bonn.

BIBLIOTECA MARUCELLIANA di Firenze.

Biblioteca Universitaria di Friburgo (Breisgau).

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Giesson.

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Jena.

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Leida.

BIBLIOTECA AMBROSIANA di Milano.

BIBLIOTECA BRAIDENSE di Milano.

BIBLIOTECA NAZIONALE di Napoli.

BIBLIOTECA DELLA COLUMBIA UNIVERSITY. - New York.

Biblioteca della Sorbona. - Parigi.

BIBLIOTECA PALATINA di Parma.

Biblioteca Imperiale di Pietroburgo.

Biblioteca Universitaria di Praga.

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Strasburgo.

BIBLIOTECA NAZIONALE di Torino.

BIBLIOTECA UNIVERSITARIA di Tubinga.

BIBLIOTECA DI S. MARCO di Venezia.

NEW YORK PUBLIC LIBRARY.

MINISTERO D' AGRICOLTURA E COMMERCIO. – Roma.

COLLEGIO-CONVITTO DELLA QUERCE. – FIRENZE.

SOCIETÀ GEOGRAFICA ITALIANA. – Roma.

SOCIETÀ ARCHEOLOGICA. — ALESSANDRIA D'EGITTO.

ATENEO RUMENO. – Bucarest.

#### Soci morti dopo l'ultimo elenco

Comm. Avv. Nobili Niccolò, Senatore. - Firenze. Prof. Dr. Max Müller. - Oxford.



#### SOCIETÀ

# con le quali la SOCIETÀ ASIATICA ITALIANA fa il cambio delle pubblicazioni.

American Oriental Society. New Haven.

Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland. Londra.

Asiatic Society of Japan. Yokohama.

Sociélé Asiatique. Parigi.

Société Philologique. Parigi.

Société Finno-ougrienne. Helsingfors.

Koninklijk Instituut voor de Taal-Land-en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië. Aja.

Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen. Batavia.

Société Khédiviale de Géographie. Cairo (Egitto).

College of Science (Imperial University). Tokio.

Royal Asiatic Society. Shanghai.

Académie Impériale des Sciences. Pietroburgo.

Smithsonian Institution. Washington (Stati Uniti d'America).

Akademie der Wissenschaften. Monaco (Baviera).

Deutsche morgenländische Gesellschaft. Halle.

R. Università. Upsala.

École Française d'Extrême-Orient. Saigon (Indocina).

R. Accademia dei Lincei. Roma.

Seminar für orientalische Sprachen. Berlino.

Société des Bollandistes. Bruxelles.

Accademia di Verona (Agricoltura, Scienze, Lettere, Arti e Commercio).



#### LIBRI PERVENUTI ALLA SOCIETÀ

#### I. — Opere ricevute in dono.

- E. A. Wallis Budge. Lady Meux Manuscripts n. 2-5. The Miracles of the blessed Virgin Mary and the Life of Hannâ and the Magical Prayers of 'Ahěta. Mîkâêl. London, 1900.
- L. De Rosny, La civilisation japonaise. Paris, 1883.
- B. H. Chamberlain, A handbook of colloquial Japanese, 1898.
- L. V. RINONAPOLI, Il fantasma ario in mitologia comparata. Benevento, 1900.
- Lamia e Lilith nelle leggende greche e semitiche, 2ª edizione preceduta da una lettera di A. H. Sayce. Benevento, 1900.
- Nell'anfiteatro di Cagliari: l'Aristeo di bronzo nel R. Museo di Cagliari. Benevento, 1901.
- --- L'epopea di Gil-ga-mès e il suo contatto coi miti epici greci. Estratto dalla Rivista abruzzese di scienze, lettere ed arti, fasc. VIII-IX, 1900).
- --- Niobe, contribuzione allo studio della mitologia comparata, 1898.
- La discesa d'Isthar all'inferno. Benevento, 1900.
  - Mémoires de la Société d'ethnographie, tome XX, partie 1.
  - A. Lesouëf, Catalogue des livres et manuscrits japonais, Leide, 1887.
  - Philothelo Pereira d'Andrade, Estudos historico-archeologicos.

    Bastora, 1901.
  - L. De Rosny, L'enseignement de la vérité et l'enseignement de la jeunesse.
  - Essai sur le déchiffrement de l'écriture hiératique de l'Amérique centrale.
  - --- Étude sur la Mandchourie.
- -- Variétés orientales.
- Le Bouddha a-t-il existé? Paris, 1900.
- NAGY A., Dalmati traduttori nel medio evo. Zara, 1899.

- NACY Il XII congresso degli orientalisti e gli studi filosofici. Zara, 1900.
- --- Contributo per la revisione del testo degli analitici. Roma, 1899.
- Una versione siriaca inedita degli analitici d'Aristotele. Roma, 1899.
- --- Il Nyâya e la logica aristotelica.
- J. Rosenberg, Assyrische Sprachlehre.
- C. Bendall, Cikshāsamuccaya. St. Petersburg, 1898.
- J. Walles, Studier öfver den judiska församlingens uppkomst. Upsala, 1900.
- J. A. EKLUND, Nirvāņa, en religionshistorisk undersökning.
- Sphinx, Vol. V, fasc. I, II, III, IV.
- A. Smith Lewis, Palestinian syriac texts.
- A. Weber, Vedische Beiträge. Berlin, 1898.
- K. Berghold, Somali-Studien.
- K. Lofiman, Kritisk Undersökning af den masoretiska Texten till Profeten Hoseas Bok.
- A. NAGY, Die philosophischen Abhandlungen des Ja'qūb ben Ishāq al-Kindi.
- XXIII. Jahvesbericht des Verein für Erdkunde zu Metz für das Vereinsjahr 1900-1901. Metz, 1901.
- Studia Sinaitica N. IX. Select Narratives of Holy Women from the Syro-Antiochene or Sinai Ralimpsept.... edited by Agnes Lewis. Syriac Test. London, 1900.
- Studia Sinaitica N. X. Select Narratives, etc. Translation. London, 1900.
- LITTMANN ENNO, Zur Entzifterung der Se sâ-Inschriften. Leipzig, 1901.
- Répertoire d'Epigraphie Sémitique publié par la Commission du Corpus Inscription Semiticarum. Paris, 1900.
- URECHIA V. A. Notices sur les armories du peuple roumain Macon, 1901.
- HORN PAUL, Geschicht der Persischen Litteratur. Leipzig, 1901.
- Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur. Leipzig, 1901.

#### II. — Opere ricevute in cambio.

Journal Asiatique: neuvième série, tome XVI, N. 3; tome XVII, N. 1-3; tome XVIII, N. 1.

Rendiconti della R. Accademia dei Lincei, serie V, vol. IX, fasc. 1-10.

Atti della R. Accademia dei Lincei: adunanza solonne del 2 Giugno 1901.

Tijdschrift van het Kon. Nederlandsch Aardrijkskundig Genootschap: tweede serie, deel XVIII, N. 1-5.

Atti dell'Accademia di Verona: serie IV, vol. 1, fasc. 1.

Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland: volumi del gennajo, aprile, luglio e ottobre 1901.

Bijdragen tot de Taal-Land-en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië: vol. 3.

Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen Classe der k. b.
Akademie der Wissenschaften di Monaco (Baviera) 1900, Heft.
IV e V; 1901 I e II; Inhaltsverzeichniss dal 1886 al 1899.

Bessarione: N. 51-52.

Al-Machriq, Revue catholique orientale bimensuelle di Bairût, Annate 1900 e 1901.

Analecta Bollandiana: tomo XIX, f. 1-4; tomo XX, f. 1-8.

Bulletin de l'Ecole française d'Extrême-Orient: f. 1 e 2.

American Journal of Philology: vol. 83-85 della serie.

· Mémoires de la Société finno-ougrienne: vol. XVI.

Smithsonian Institution: Report of the U.S. National Museum (anno 1897).

# IL COMPENDIO DEI CINQUE ELEMENTI (PAÑCATTHIYASAMGAHASUTTAM)

A più di un titolo la pubblicazione del presente testo giainico può interessare gli indianisti e gli studiosi della storia della filosofia. Mentre da numerose edizioni e traduzioni abbiamo già acquistato ampia conoscenza della letteratura, sacra e profana, dei Jaina Çvetâmbara, di quella della sètta dei Dig-ambara non si hanno se non scarse notizie e nessun testo edito per intiero.

Questo Compendio dei cinque elementi non appartiene al Canone, ma ne ritrae fedelmente l'essenza nelle dottrine fondamentali riguardo agli elementi costitutivi dell'universo (ontologia) ed ai precetti che guidano alla via della liberazione, al mokkha-māgga (etica); tanto fedelmente, che porta come titolo complementare (in alcuni mss. principale) quello di Pavayana-sāra. Esso si presenta come una combinazione di due opere originariamente indipendenti: ontologica la prima, il Pan-

catthiya-sangaha-sutta propriamente detto, di 104 versi, dunque un vero cataka, se si tolgano le due strofe introduttive (namaskāra e proemio) e le due finali (phalastuti); etica la seconda, con un namaskāra suo proprio (a Mahāvīra, 105) e con 68 strofe illustranti il mokkha-māgga.

Dai pochi saggi di questo poema filosofico, pubblicati dal Bhāṇḍārkar nel suo Report (Bombay. 1887, p. 106 segg.), in un cogli estratti dalla Kattigeyûnupekkhā, aveva già il prof. Pischel con retto criterio dedotto il carattere precipuo del pracrito dei Digambara, nel § 21 della sua recentissima e grandiosa Grammatik der Prakrit-Sprachen. L'esame del nostro testo permette di aggiungervene un paio assai importanti. La riduzione da tenue a media non si limita alle soli dentali (bhaṇida-, cadu.-, adīda-, ecc.) ma si estende alle gutturali āgāsa-, pagadī, pasādhaga-, egatta-, loga-, egêndiya-, ecc.); non però, come nell'apabhramça, fino alle labiali (pāpa- dà regolarmente pāva-); quanto alle cerebrali, non importa ricordare che tale riduzione è per esse normale in tutti i pracriti. È vero che i mss., soprattutto il londinese da me posto a fondamento della presente edizione, procedono con incostanza ed arbitrio, adoprando spesso l'ya-cruti: ma quando o a poca distanza o talora nella stessa strofa (!), accanto alle forme sopra citate troviamo un bhaniya-, un jiya-, un payadī, un loya, un āyāsa- e simili, bisogna darne colpa non all'inconseguenza (inverosimile!) del dialetto, ma all'in-

curia o all'ignoranza del copista. Tanto è vero che il ms. strasburghiano, più accurato del londinese, ha spesso la media dove questo pone l'yaçruti. Interessante inoltre è il conservarsi della palatale intervocalica in vaci- (35), per la quale i testi cvetâmbara hanno generalmente vai-; qui abbiamo bensì vaci-, ma subito dopo goyaram! — Con gli altri dialetti si accorda, discostandosi da quello dei correligionari e dal paiçacico, l'idioma dei Digambara nell'uso di n per n, tanto iniziale che mediano. Le poche eccezioni del ms. londinese (nivvānam 2, ma niº 169-170; n'atthi 11, 12, 19, 35, 45, 76, 93, 102, 124, 135, 143, ma "atthi incomparabilmente più spesso; na... na 16, nicchava-45, nippannam 76, nicchido 162) sono certamente sviste del copista. Lasciando all'esame dei più competenti altre particolarità minori, noteremo infine l'uso non infrequente (cfr. anche Pischel, op. cit. § 550) di forme passive (bhannanti 9,47: labbhanti 102: pāpuņņanti 119: perfino vuccanti! 136) con significato attivo.

Il metro, come nella massima parte di simili opere, è l'āryā o gāthā; ed è destramente maneggiato dal nostro autore. Tre sole sono le gītī (120, 145, 148) che però — con facili emendazioni (1) — possono restituirsi alla forma normale; rare le licenze (vă per vā 11, 129, 164; una volta

<sup>(1)</sup> Togliendo le parole ya 120 d (dove porremo 'bhavvā = a-bhavvā), kamma 145 d, dosa oppure moha 148 d.

gadī' per gadīe [ $\equiv$  gatyās]; °payārā nominativo plurale 121); pāda con parole troncate, solamente 25 c, 41 a, 164 a.

Dall'autorevole consiglio e dal valido aiuto del caro amico e collega E. Leumann, dell'Università di Strasburgo, riconosco, pio gratoque animo, quel po' di bene che spero non manchi nel mio lavoro; a me solo si attribuiscano le imperfezioni e gli errori che, nonostante l'impegno postovi, non avessi saputo evitare. Il prof. Leumann ebbe, otto anni or sono, la bontà di rivedere, ed in più punti correggere, la copia che dal ms. 2909 dell'India Office io trassi a Londra nel settembre del 1892, avendo ottenuto in prestito detto ms. dalla liberale condiscendenza del tanto compianto R. Rost. Questo ms. non è correttissimo; e la traduzione sanscrita delle gaha, nonchè la bhāṣā (in lingua hindī) di Hemarāja (tratta dal commento di Amrtacandra) non mi potevano bastare per cimentarmi, oltre all'edizione, ad una traduzione del testo pracrito. Aspettai quindi altri aiuti. Essi mi vennero dal chiarissimo Direttore della Pubblica Istruzione a Poona, K. M. Chatfield, con l'invio dei due mss. 278 (= a) e 682  $(=\beta)$  del Deccan College, contenenti ambedue una recensione del Samaya-sāra affatto difterente da quella del Pavayana-sāra da me studiato, ma della quale però mi son giovato come sussidio esegetico e per utili raffronti. Altro aiuto ebbi dallo studio del ms. fiorentino nº (provvisorio) 55, A: il testo, corrispondente alla recensione

del ms. a, non è pracrito, ma sanscrito: si tratta di un rifacimento del commentatore Amrtacandra, di « un canestro di fiori raccolti dal giardino del Samaya », come egli poeticamente si esprime (¹); termina con la seguente strofa (in metro upajāti)

sva-çakti-samsücita-vastu-tattvair vyākhyā kṛtêyam Samayasya çabdailı sva-rūpa-guptasya na kimcid asti kartavyam evâmṛtacandra-sūrelı

che ritroviamo tale e quale nella chiusa del ms. strasburghiano (2). Senza quest'ultimo, difficilmente avrei potuto condurre a termine il mio lavoro. Oltre ad essere più corretto, ha sul londinese il vantaggio di contenere l'intero amplissimo commento sanscrito di Amrtacandra, che finalmente mi permise di correggere e completare la traduzione del testo pracrito.

Del contenuto del *Pancatthiyasangaha*, del suo autore Kundakundâcārya, della relazione in cui la dottrina in esso esposta sta con quella dei Jaina Çvetâmbara, degli elementi che alcuno dei sei darçana ortodossi ha all'una ed all'altra somministrato, dirò nella seconda parte di questo

<sup>(1) «</sup> prākṛta-grantha-rūpaṃ mandiraṃ kṛtaṃ Samaya-sāraçāstrasya mayā Amṛtacandreṇa saṃskṛta-rūpaḥ kalaçaḥ kṛtas tasya mandirasyôpari»; ed aggiunge « çrīr astu lekhaka-vācakayor iti», augurio che mi faccio lecito ripetere per i lettori e per me.

<sup>(2)</sup> Questo ottimo ms., che grazie alla cortese premura del prof. Leumann potei studiare comodamente qui a Firenze, ha la numerazione 4 sanskr. 424 (mmst. 124), ff. 50, çl. 1500 ed il titolo Pancâstikāya-prābhrta.

lavoro, come introduzione alla traduzione del testo. Nella trascrizione del quale ho avuto di mira la maggior chiarezza possibile, scostandomi per questo da alcune delle regole generalmente seguite: e mi sembra che la comodità e rapidità della lettura debbano avvantaggiarsene, e le ambiguità diminuire. Allo stesso scopo adoprai largamente l'interpunzione, le virgolette ecc.: distinsi i termini tecnici con caratteri spazieggiati. con cifre tutte le enumerazioni, con richiami a versi che precedono o seguono. Cercai anche di dividere e suddividere la materia, di modo che questa edizione contenga per così dire già in germe la traduzione futura. Riserbando alle note di quest'ultima alcuni estratti del commento di Amrtacandra, ho fatto precedere a ciascuna strofa l'indicazione del contenuto, secondo il commento stesso, pensando fosse utile ad un primo orientamento.

Posi o tolsi liberamente l'anusvāra (cfr. Pischel op. cit. § 180) dove il metro lo richiedeva, e con egual libertà mi valsi del dvitva: forse superfluo in 85d, essendo permesso il trocheo nel quarto piede, ma necessario altrove. Supplii con [...] a parole o sillabe mancanti nel ms.; le emendazioni, agevolate spesso dalla versione sanscrita e dai confronti col ms. strasburghiano, risultano dell'elenco seguente delle lezioni del ms. londinese:

17 maņussaº | dehī deho || 27 visesado | 28 darasī | 30 jīvado | 32 kecim tu | 34 ciţţhadi |

37 bhuvam abha° | 38 rasim | 40 samyutto | 56 udayena | 65 °gāḍham | 76 vayahāro | 79 khandhā | uppādage || 80 nacco | 82 mane | 84 laghu° | 86 jāṇaha (o jaṇeha?) | 102 °āgāse | 104 °ṇujjado | 110 jīva—; la mia correzione salva il metro; ma meglio proponeva, fin dal '92, il prof. Leumann: vāū vaṇā jīva—, indovinando la vera lezione, quale ora trovo nel ms. strasb. | 111 jogī | 117 viliyā | panca—in° || 118 ṇārai° | 132 parao tti | 134 to tehi | 138 āsejjā (anche lo strasb.!) | 139 lo strasb. ha paritāv—apavādo (— paridāv—avavādo, che è la lezione giusta: cfr. vayahāro per vavahāro 76 | 140 —ppado | 146 —kammo | 152 saṃyu° ||

Le varianti del ms. strasburghiano sono soprattutto notevoli per l'uso più regolare e costante delle medie al luogo dell'yaçruti e per qualche lezione migliore (oltre alle sopra accennate) di cui mi son giovato per la traduzione, come si vedrà a suo luogo. In esso ms. alcune strofe sono riunite ad yugma; la 111ª manca; fra la 106ª e la 107ª è inserita la gāthā seguente, che non è però accompagnata dalla versione sanscrita nè da alcun commento:

evam jina-pannatto saddahamānassa bhāvado bhāvo purisassā' bhinibodhīdamsana-saddo havadi jutto.

#### I.

(a)

- 1. inda-sada-vandiyāṇaṃ tihuyaṇa-hida-mahura-visada-vakkāṇaṃ antâtīya-guṇāṇaṃ namo jiṇāṇaṃ jiya-bhavāṇaṃ!
- 2. samaṇa-muh-uggada-m-aṭṭhaṃ catug-gadi-ṇivāraṇaṃ sa-nivvāṇaṃ eso, paṇamiya sirasā, samayam iṇaṃ suṇadha vocchāmi:

(b)

atra çabda-jı an artha-rūpena trividh abhidheyatā samaya-çab-dasya lok alok a-vibhāgaç cabhihitah.

3. «samavāo pancanham samao» tti jin—uttamehi pannattam; so c'eva havadi loo, tatto amio a-loo, kham.

atra pancāstikāyānām viçeṣa-samjìiā-sāmānya-viçeṣāstitvam kāyatvam côktam.

4. <sup>1</sup> jīvā, <sup>2</sup> poggala-kāyā

<sup>3-4</sup> dhammâhammā, tah 'eva <sup>5</sup> āyāsam
atthittamhi ya niyadā
aņ-aṇṇamaiyā aṇu-mahantā.

atra pancāstikāyānām astitva-sambhava-prakāraḥ, kāyatva-sambhava-prakāraç côktaḥ.

5. jesim atthi sahāvo guņehi saha pajjaehi vividhehim te honti atthikāyā, nippannam jehi telokkam.

atra pancâstikāyānām kālasya ca dravyatvam uktam.

6. te c'eva atthikāyā tekāliya-bhāva-pariņadā, ņiccā, gacchanti daviya-bhāvam, pariyaṭṭaṇa-linga-samjuttā.

atra şannām dravyānām parasparam atyanta-sankare'pi pratiniyata-svarūpād apracyavanam uktam.

7. aṇṇoṇṇaṃ pavisantā, dentā ogāsam aṇṇam-aṇṇassa melantā vi ya niccaṃ, saga-sabbhāvaṃ ṇa vijahanti.

atra astitva-svarūpam uktam.

8. sattā savva—paya—tthā, sa—vissa—rūvā, aṇanta—pajjāyā, bhang—uppāda—dhuv—attā, sa—ppaḍivakkhā havadi ekkā.

atra sattā-dravyayor arthântaratvam pratyākhyātam.

9. daviyadi, gacehadi tāim tāim sabbhāva—pajjayāim jam «daviyam» tam bhannanti hi: an—anna—bhūdam tu sattādo.

atra tredhā dravya-lakṣaṇam uktam.

10. davvam sal-lakkhanayam <sup>1</sup>uppāda-<sup>2</sup>vvaya-<sup>3</sup>dhuvatta-samjuttam

guņa-pajjay-āsayam vā jam tam bhaṇṇanti savva-ṇṇū.

atrôbhaya-nayābhyām dravya-lakṣaṇam pravibhaktam.

11. uppattī va viņāso davvassa ya n'atthi, atthi sab-bhāvo; vigam-uppāda-dhuvattam karanti tass' eva pajjāyā.

atra dravya-paryāyāņām a-bhedo nirdiṣṭaḥ.

12. pajjaya-vijudam davvam davva-vijuttā ya pajjayā n'atthi: donham an-anna-bhūdam bhāvam samanā parūvanti.

atra dravya-guņānām a-bhedo nirdiṣṭaḥ.

13. davveņa viņā na guņā, guņehi davvam viņā na sambhavadi: a-vvadiritto bhāvo davva-guņānam havadi tamhā.

atra dravyasyâdeça-vaçenôktā sapta-bhangī: (1) syad-asti-dravyam (2) syād-nâsti-d. (3) syād-asti-ca-nâsti-ca-d. (4) syād-avaktavyam d. (5) syād-asti-câvaktavyam-ca-d. (6) syān-nâsti-câvaktavyam-ca-d. (7) syād-asti-ca-nâsti-câvaktavyam-ca-dravyam iti.

14. siya-atthi-n'atthi-uhayam a-vvattavvam puno vi tat-tidayam davvam khu satta-bhangam ādesa-[va]sena sambhavadi

atrāsat-prādurbhāvatvam utpādasya, sad-ucchedatvam vigamasya niṣiddham.

15. bhāvassa ņ'atthi ņāso, ņ'atthi a-bhāvassa c'eva [u]ppādo: guņa-pajjaesu bhāvā uppāda-vae pakuvvanti.

atra bhāva-guṇa-paryāyāḥ prajñāpitāḥ.

16. bhāvā: jīv-ādīyā, jīva-guņā; cedaņā ya uvaogo; ¹ sura-² ņara-³ ņāraya-⁴ tiriyā jīvassa ya pajjayā bahugā.

idam bhāva-nāçâbhāvôtpāda-niṣedhôdāharaṇam.

17. ubhayattha jīva—bhāvo na nassadi, na jāyade anno: manusattaņeņa nattho dehī devo [va] havadi, idaro vā.

atra kathaṃcid vyayôtpādavattve'pi, dravyasya sa(rva)dâvinaṣṭânutpannatvaṃ khyāpitam.

18. so c'eva jādi maraņam, jādi, ņa ņattho ņa c'eva uppaņņo: « uppaņņo » ya « viņattho », « devo, maņuso » tti pajjāo.

atra sad-asator avināçânutpādau sthiti-pakṣatvenôpanyastau.

19. evam sado viņāso, asado jīvassa n'atthi uppādo: tāva divo-jīvāṇaṃ « devo, maṇuso » tti gadi-nāmaṃ.

atrātyantāsad-utpādatvam siddhasya niṣiddham.

20. ņāņ-āvaraņ-ādīyā bhāvā jīveņa suţţhu aņubaddhā, tesim a-bhāvain kiccā a-bhūda-puvvo havadi siddho. jīvasyôtpāda - vyaya - samucchedâsad - utpāda - kartṛtvôpapat[t]y - upasaṃhāro'yam.

21. evam bhāvam, abhāvam, bhāvâbhāvam, abhāva—bhāvam ca guṇa—pajjaehi sahido saṃsāramāṇo kuṇadi jīvo.

atra sāmānyenôkta-lakṣaṇānāṃ ṣaṇṇāṃ dravyāṇāṃ madhyāt, pancānām astikāyatvam vyavasthāpitam.

22. jīvā, puggala—kāyā, āyāsam, atthikāiyā sesā, a—mayā, atthitta—mayā, kāraṇa—bhūdā hi logassa.

atrâstikāyatvenânuktasyâpi kālasyârthâpannatvam dyotitam.

23. sabbhāva—sabhāvāņam jīvāņam taha ya poggalāņam ca pariyaṭṭaṇa—sambhūdo <sup>6</sup> kālo niyameṇa paṇṇatto.

atra vyavahāra-ķālasya kathamcit parāyattatvam dyotitam.

- 24. vavagada-paṇa-vaṇṇa-raso, vavagada-do-gandha-aṭṭha-phāso ya, a-guru-lahugo, a-mutto, vaṭṭaṇa-lakkho ya «kālo» tti.
- 25. «samao, ņimiso, katthā, kalā ya nālī, tado divā-rattī, māsôdu-ayaṇa-saṃva-ccharo» tti kālo parāyatto.

atra vyavahāra-kālasya kathameit parāyattatve sad-upapattir uktā.

26. ņ'atthi çiram vā khippam, mattā—rahidam tu, sā vi khalu mattā poggala-davvena viņā, tamhā kālo paducca-bhavo.

(c)

atra samsārâvasthāsyâtmanaḥ sôpādhi-nirupādhi ca svarūpam uktam.

27. jīvo tti havadi cedā, uvaoga—visesido, pahū, kattā bhottā ya deha—matto, na hi mutto, kamma—samjutto.

atra muktâvasthāsyâtmano nirupādhi-svarūpam uktam.

28. kamma-mala-vippamukko
uddham logassa antam adhigantā,
so savva-nāṇa-darisī
lahadi suham aṇ-indiyam aṇ-antaṃ.
idam siddhasya nirupādhi-jūāna-darcana-sukha-samarthanam.

29. jādo sayam sa cedā
savva—mū, savva—loga—darisī ya
pappodi suham an—antam
a—vvābādham sakam a—muttam.

jīvitva-guņa-vyākhyêyam.

30. pāņehi catuhi jīvadi,
jīvissadi jo hi jīvido puvvam
so jīvo; pāņā puņa:
¹balam, ²indiyam, ³āu, ⁴ussāso.
a jīvānām svabhāvikam pramāṇam muktâmukta-vibhā

atra jīvānām svabhāvikam pramāņam muktâmukta-vibhāgaç côktaḥ.

31. a-guru-lahugā, aņ-antā, tehi aņ-antehi pariņadā savve, desehi a-saṃkhādā: siya logaṃ savvam āvaṇṇā, 32. kecit tu an-āvannā; micchā-damsana-kasāya-joga-judā vijudā ya tehi bahugā: siddhā, samsārinò jīvā.

eşa deha-mātre dṛṣṭântôpanyāsaḥ.

**33.** jaha pauma-rāya-rayaṇaṃ khittaṃ khīre pabhāsayati khīraṃ, taha dehī deha-ttho sa-deha-mattam pabhāsayati.

atra jīvasya dehāt dehântare'stitvam, dehāt pṛthagbhūtatvam dehântara-samcarana-kāranam côpanyastam.

**34.** sabbattha atthi jīvo, na ya ekko, ekka-kāya, ekka-ţtho: ajjhavasāṇa-visiţtho ceţthadi malino raja-malehi.

siddhānām jīvatva-deha-mātratva-vyavasthêyam.

**35**. jesim jīva—sahāvo n'atthi abhāvo ya savvahā tassa, te honti bhinna—dehā siddhā vaci—goyaram adīdā.

siddhasya kārya-kāraṇa-bhāva-nirāso'yam.

36. na kudo ci vi uppanno jamhā, kajjam na tena so siddho; uppādedi ņa kimci vi kāraņam avi, tena na sa hodi.

atra « jīvābhāvo muktir » iti nirastam.

37. ¹ sassadam adha ² ucchedam,
³ bhavvam ⁴a-bhavvam [ca] ⁵ suṇṇam ⁶ ida² viṇṇāṇam, ՞ a-viṇṇāṇam, [raṃ ca
na vi jujjadi [asadi] sabbhāve.

cetayitrtva-guna-vyākhyêyam.

38. kammāṇaṃ ¹ phalam ekko, ekko ² kajjaṃ tu, ³ nāṇam adha ekko: cedayadi jīva—rāsī cedaga—bhāveṇa tiviheṇa.

atra «kaḥ kim cetayanta?» ity uktam.

39. savve khalu kamma-phalam
<sup>1</sup> thāvara-kāyā; <sup>2</sup> tasā hi kajja-judam;
pāṇittam adikkantā
nāṇaṃ vindanti te jīvā.

(d)

40. uvaogo khalu duviho:

¹ nāṇena ya ² daṃsanena saṃjutto:
jīvassa savva-kālaṃ
aṇ-aṇṇa-bhūdaṃ viyāṇāhi.

jāānôpayoga-viçeṣāṇāṃ nāma-svarūpābhidhānam etat.

41. ¹ābhiṇi°-² sud-³ odhi-⁴ maṇa-⁵ kevalāṇi ṇāṇāṇi panca-bhedāni ¹ ku-madi-² suda-³ vibhangāṇi ya tiṇṇi vi ṇāṇeṇa saṃjuttā.

darçanôpayoga-viçeṣāṇām nāma-svarūpâbhidhānam etat.

42. damsanam avi ¹cakkhu-judam,
²a-cakkhu-judam avi ya ³ohinā sahidam,
a-nidhanam, an-anta-visayam
⁴ kevaliyam cā' vi pannattam.

ekasyâtmano'neka-jūānâtmakatva-samarthanam etat.

43. ņa viyappadi ņāņādo ņāņī; ņāņāņi honti 'ņegāņi; tamhā du vissa—rūvam bhaṇiyam daviyam ti nāṇīhim.

dravyasya gunebhyo bhede, gunanam ca dravyad bhede dosô-panyaso 'yam.

**44.** jadi havadi davvam annam gunado ya, gunā ya davvado anne, davvânantiyam adhavā davvâbhāvam pakuvvanti.

dravya-guņānām svôcitānanyatvôktir iyam.

45. a-vibhattam an-annattam davva-gunānam, vibhattam annattam, n'icchanti nicchaya-nnū, tav-vivarīdam hi vā tesim.

vyapadeçâdīnām ekântena dravya-guņânyatva-nibandhanatvam atra pratyākhyātam.

. 46. vavadesā, samthāṇā, samkhā, visayā ya honti te bahugā: te tesim aṇ-aṇṇatte aṇnatte cā' vi vijjante.

vastutva-bhedâbhedôdāharaṇam etat.

47. nāṇam dhaṇam ca kuvvadi dhaṇṇam jaha ṇāṇṇam ca duvidhehim bhaṇnanti taha ¹ pudhattam ² eyattam cā' vi tacca—ṇṇū.

dravya-guṇānām arthântara-bhūtatve doso'yam.

48. nānī nānam ca sadā atth-antaridā du annam-annassa: donham a-cedanattam pasajadi sammam jināvamadam.

jñāna-jĥānino samavāya-sambandha-nirāso'yam.

49. ņa hi so samavāyādo, atth—antarido du ņāṇado ṇāṇī: «a—ṇṇāṇī» ti ya vayanaṃ egatta—pasādhagaṃ hodi.

samavāyasya padârthântaratva-nirāso'yam.

50. samavattī samavāo a-pudhab-bhūdo ya a-yuda-siddho ya: tamhā davva-guṇāṇaṃ a-yudā siddhi tti niddiṭṭhā.

dṛṣṭānta-dārṣṭāntikârtha-purassaro dravya-guṇānām anarthân-taratva-vyākhyôpasaṃhāro'yam.

- 51. vanna-rasa-gandha-phāsā paramāņu-parūvidā visesā hi, davvādo ya an-annā annatta-pagāsagā honti.
- 52. damsana-nānāni tahā jīva-nibaddhāni 'n-anna-bhūdāni, vavadesado pudhattam kuvvanti hi no sa-bhāvādo.

(e)

atha kartrtva-guna-vyākhyānam... gāthā-trayena.

53. jīvā aņ-āi-nihaņā s-antâṇantā ya jīva-bhāvādo, sab-bhāvado aṇ-antā; panc-agga-guṇa-ppadhāṇā hi. jīvasya bhāva-vaçāt sâdi-sanidhanatve'sâdi-nidhanatve ca virodha-parihāro'yam,

54. evam sado vināso, a-sado jīvassa hoi uppādo; idi jiņa-varehi bhanidam annonna-viruddham a-viruddham.

jīvasya sad-asad-bhāve sthity-utpatti-nimittôpādhi-pratipāda-nam etat.

55. « ņeraiya—tiriya—maņuyā devā » idi ņāma—sanjudā pa[ga]dī, kuvvanti sado ņāsan, a—sado bhāvassa uppādam.

jīvasya bhāvôdaya-varņanam etat.

56. ¹ udaeņa, ² uvasameņa ya ³¹khaeņa, ⁴ duhi missidehi, ⁵ pariņāmo, juttā te jīva—guņā bahusu ya atthesu vitthinnā.

jīvasyaudayikādi-bhāvānām kartrtva-prakārôktir iyam.

57. « kammam vedayamāņo jīvo bhāvam karedi jārisayam so teņa tassa kattā havadi » tti ya sāsaņe padhidam.

dravya-karmaṇāṃ nimitta-mātratvenaudayikâdi-bhāva-kartṛtva-mātrôktam.

58. kammena vinā udayam jīvassa na vijjade, uvasamam vā; khaiyam khaôvasamiyam, tamhā bhāvam tu kamma-kadam.

jīva-bhāvasya karma-kartṛtve pūrva-pakṣo'yam.

**59**. bhāvo jadi kamma-kado, attā kammassa hodi kidha kattā?

ņa kuņadi attā kimci vi muttā annam sagam bhavam.

pūrva-sūtrôdita-pūrva-pakṣa-siddhânto 'yam.

60. bhāvo kamma-nimitto, kammam puna bhava-karanam havadi: na du tesim khalu kattā, na vinā bhūdā du kattāram.

niçcayena jīvasya svabhāvānām kartṛtvam, pudgala-karmaṇām. a-kartrtvam câgamenôpadarçita-mātrêti.

61. «kuvvam sagam sa-hāvam attā kattā sagassa bhāvassa, ņa hi poggala-kammāņam » idi jina-vayanam muneyavvam

atra niccaya-nayenâbhinna-kārakatvāt karmano jīvasya svayam svarūpa-kartrtvam uktam.

62. kammam pi sagam kuvvadi seņa sa-hāveņa sammam appāņam, jīvo vi ya tārisao kamma-sahāveņa bhāveņa

karma-jīvayor anyonya-kartṛtve'nya-datta-phalânyôpabhogalaksana-purassarah purva-pakso 'yam.

63. kammam kammam kuvvadi jadi so appā karedi appāņam; kidha tassa phalam bhunjadi appā kammam ca dedi phalam?

karma-yogya-pudgalā anjana-cūrņa-pūrņa-samudgaka-nyāyena sarva-loka-vyāpitvād yatratmā tatranatītā evavatisthanta ity atrôktam.

64. ogādha-gādha-nicido poggala-kāehi savvado logo, suhumehi bādarehi ya 'nantânantehi vivihehim.

anya-kṛta-karma-sambhūti-prakārôktir iyam.

65. attā kuṇadi sa-hāvaṃ, tattha-gadā poggalā sa-hāvehiṃ gacchanti kamma-bhāvaṃ aṇṇ-aṇṇ-ogāham avagādhā.

an-anya-krtatvam karmanām vaicitryasyâtrôktam.

66. jaha puggala-davvāṇaṃ bahu-ppayārehi khandha-nivvattī a-kadā parehi diṭṭhā taha kammāṇaṃ viyāṇāhi.

niçcayena jīva-karmaņoç caika-kartrtve'pi vyavahāreņa karma-datta-phalôpalambho jīvasya na virudhyata ity atrôktam.

67. jīvā puggala-kāyā annonn-āgādha-gahana-padibaddhā kāle vi jujjamānā suha-dukkham dinti, bhunjanti.

kartrtva-bhoktrtva-vyākhyôpasamhāro'yam.

68. tamhā kammam kattā bhāvena hi samjudo 'dha jīvassa, bhottā du havadi jīvo, cedaga—bhāvena kamma—phalam.

karma-saṃyuktatva-mukhena prabhutva-guṇa-vyākhyānam etat.

69. evam kattā bhottā hojjam appā sagehi bhāvehim, hindadi pāra—m—a—pāram samsāram moha—samchanno.

karma-viyuktatva-muo prabhuo etat.

70. uvasanta-khīṇa-moho,
maggaṇ jiṇa-bhāsideṇa samuvagado,
ṇāṇâṇumagga-cārī
nivvāṇa-puraṃ vajadi dhīro.

(f)

atha jīva-vikalpā ucya[n]te.

- 71. ¹ eko c'eva mah-appā, so ² du-viyappo, ³ ti-lakkhano hodi, ⁴ cadu-camkamano bhanido, ⁵ panc-agga-guna-ppadhāno ya,
- 72. 6 chak-kāya-kkama-jutto, uvautto 7 satta-bhanga-sab-bhāvo, 8 aṭṭh-āsavo, 9 nav-aṭṭho jīvo, 10 dasa-ṭhāṇa-go bhaṇido.

baddha-jīvasya ṣaḍ-gatayaḥ, karma-nimitta-muktasyâpy ūrdhva-gatir ekā svabhāvikîty atrôktam.

73. payadi-ţţhidi-anubhāgappadesa-bandhehi savvado mukko uddham gacchadi, sesā vidisā-vajjam gadim janti.

(g)

pudgala-dravya-vikalpâdeço'yam.

74. «¹khandhā ya ²khandha—desā ³khandha—padesā ya honti ⁴paramāṇū » idi caduv—viyappā puggala—kāyā muṇeyavvā.

pudgala-dravya-vikalpa-nirdeço'yam.

75. ¹khandham sayala—samattham, tassa du addham bhananti ²deso tti, addh—addham ca ³padeso, ²paramânū c'eva a—vibhāgī. skandhānām pudgala-vyavahāra-samarthanam etat.

76. bādara-suhuma-gadāņam khandhāṇam puggalo tti vavahāro; te honti-chap-payārā; te-lokkam tehi nippannam.

paramânu-vyākhyêyam.

77. savvesim khandhāṇaṃ jo anto taṃ viyāṇa paramāṇū: so sassado, a-saddo, ekko, a-vibhāgī, mutti-bhavo.

paramânunām atyantaratva-nirāso'yam.

78. ādesa-metta-mutto dhādu-cadukkassa kāraṇaṃ jo du so ṇeo paramâṇū pariṇāma-guṇo sayam a-saddo.

çabdasya pudgala-skandha-paryāyatva-khyāpanam etat.

79. saddo khandha-ppabhavo, khandho paramânu-samga-samghādo puṭṭhesu tesu jāyadi saddo uppādago niyado.

paramanor ekapradeçatva-khyā° etat.

80. ņicco, ņāņ—avakāso, ņa sāvakāso, padesado bhettā khandhāṇaṃ pi ya kattā pavihattā kāla—saṃkhāṇaṃ.

paramanu-dravye guna-paryaya-vrtti-prarupanam etat.

81. eya-rasa-vanna-gandham, do-phāsam, sadda-kāranam a-saddam, khandh-antaridam davvam paramānum tam viyānāhi. sakala-pudgala-vikalpôpasamhāro'yam.

82. uvabhojjam indiehim indiya-kāyā maņo ya kammāņi jam havadi muttam anņam tam savvam puggalam jāņa.

(h)

dharma-svaiūpākhyānam etat.

83. dhamm-atthikāyam a-rasam, a-vama-gandham, a-saddam, a-pphāsam, log-ogādham, puṭṭham, pihulam, a-samkhādiya-padesam,

dharmasyaivâçişte svarüpâkhyānam etat.

84. a-guru[ga]-lahugehi sadā tehi aņ-antehi pariņadam niccam, gadi-kiriyā-juttāņam kārana-bhūdam sayam a-kajjam.

dharmasya gati-hetutva-dṛṣṭānto'yam.

85. udayam jadha macchāṇam gamaṇâṇuggaha-karam havadi loe, taha jīva-puggalāṇam dhamma-[d]davvam viyāṇāhi.

a-dharma-svarūpākhyānam etat.

86. jaha havadi dhamma-davvam, taha tam jāniha davvam a-dhamm-akthidi-kiriyā-juttānam [kham: kāraṇa-bhūdam du puḍhavī 'va. dharmâdharma-sad-bhāve hetûpanyāso'yam.

87. jādo aloga—logo jesim sab—bhāvado ya gamaņa—ţhidī do vi ya mayā vibhattā a—vibhattā loya—mettā ya.

dharmâdharmayor gati-sthiti-hetutve'py atya[n]taudāsīnyâ-khyāpanam etat.

88. ņa ya gacchadi dhamm-atthī, gamaṇaṃ ṇa karedi aṇṇa-daviyassa, havadi gadī' sa ppasaro jīvāṇaṃ puggalāṇaṃ ca.

dharmâdharmayor audāsīnye hetûpanyāso'yam.

89. vijjadi jesim gamanam, thāṇam puṇa tesim eva sambhavadi, te saga-pariṇāmehi du gamaṇam thāṇam ca kuvvanti.

(i)

ākāça-svarūpākhyānam etat.

- 90. savvesim jīvāņam sesāņam taha ya puggalāņam ca jam dedi vivaram akhilam tam loe havadi āgāsam.
- 91. jīvā, puggala-kāyā, dhammādhammā ya logado 'ṇaṇṇā, tatto aṇ-aṇṇam aṇṇaṃ āyāsaṃ anta-vadirittam.

ākāçâvakāçaika-hetor gati-sthiti-hetutva-çankāyām doṣôpanyā-so'yam.

92. āgāsam avagāsam gamaņa—tthidi—kāraņehi dedi jadi, uddham—gadi—ppadhāņā siddhā citthanti kidha tattha?

sthiti-pakṣôpanyāso'yam.

93. jamhā uvari-ţţhāṇaṃ siddhāṇaṃ jiṇa-varehi paṇṇattaṃ, tamhā gamaṇa-ţṭhāṇaṃ āyāse jāṇa n'atthi tti.

ākāçasya gati-sthiti-hetutvâbhāve hetûpanyāso'yam.

94. jadi havadi gamana-hedū agāsam thāna-kāranam tesim pasajadi aloga-hānī logassa ca anta-parivuddhī.

ākā° gati"tva-nirāsa-vyākhyôpasamhāro'yam.

95. tamhā dhammādhammā gamaņa-tthidi-kāraņāņi, ņ'āgāsam: idi jiņa-varehi bhaņidam loga-sahāvam suņantāņam.

dharmâdharma-lokâlokâkāçānām avagāha-vaçād ekatve'pi vastutyenânyatvam atrôktam.

96. dhammādhamm-āgāsā a-pudhab-bhūdā samāṇa-pariṇāmā; pudhag-uvaladdha-visesā karanti egattam annattam.

(j)

atra dravyāṇām mūrtâmūrtatvam, cetanâcetanatvam côktam.

97. āgāsa-kāla-jīvā, dhammâdhammā ya mutti-parihīņā, muttam puggala-davvam, jīvo khalu cedaņo tesu.

atra sakriya-niḥkriyatvam uktam.

98. jīvā, puggala-kāyā saha-sakkiriyā havanti, ņa ya sesā, puggala-karaņā jīvā, khandhā khalu kāla-karaņā du.

mürtâmürta-lakşanâkhyānam etat.

99. je khalu indiya—gejjhā visayā jīvehi honti te muttā; sesam havadi a—muttam; cittam ubhayam samādiyadi.

(k)

vyavahāra-kālasya niçcaya-kālasya ca svarūpākhyānam etat.

100. kālo pariņāma—bhavo; pariņāmo davva—kāla—sambhūdo; doņham esa sa—hāvo; kālo khaņa—bhanguro niyado.

nitya-kṣaṇikatvena kāla-vibhāgâkhyāpanam etat.

101. «kālo» tti ya vavadeso sab-bhāva-parūvago havadi nicco, uppanna-ppaddhamsī avaro dīh-antara-ţṭhāī. kālasya dravyāstikāyatva-vidhi-pratiṣedha-vidhānam etat.

102. ede kāl-āgāsā dhammādhammā ya puggalā jīvā labbhanti davva-saṇṇaṃ; kālassa du n'atthi kāyattaṃ.

(l)

tad eva bodha-phala-purassarah pancastikāya-vyākhyôpasam-hāro'yam.

103. evam Pavayana-sāram Pancatthiya-samgaham viyānittā jo muyadi rāga-dose so gāhadi dukkha-parimokkham.

duḥkha-vimokṣa-karaṇa-kramâkhyānam etat.

104. muniuna etad-attham tad-anugamana-ujjado nihada-moho, pasamiya-rāga-ddoso havadi hada-parâparo jīvo.

### II.

# A. — (NAVA-PADÂRTHA)

āpta-çruti-purassarā pratijnêyam.

105. abhivandiūņa sirasā a-puņabbhava-kāraņam Mahāvīram tesim payattha-bhangam maggam mokkhassa vocchāmi.

mokṣa-mārgasyaiva tāvat sūcanêyam.

106. ¹ sammatta-² ṇāṇa-juttaṃ
³ cārittaṃ, rāga-dosa-parihīṇaṃ,
mokkhassa havadi maggo
bhavvāṇaṃ laddha-buddhīṇaṃ.

samyag-darçana-jñāna-caritrāṇām svarūpa-sūcanêyam.

107. ¹ sammattam saddhānam bhāvānam, tesim adhigamo ² nānam, ³ cārittam sama-bhāvo visaesu 'vimūdha-maggānam.

padarthānām nāma-svarūpābhidhānam etat.

- 108. <sup>1</sup> jīv<sup>2</sup> âjīvā bhāvā,
  - ³ puṇṇaṃ ⁴ pāvaṃ ca, ⁵ āsavaṃ tesiṃ
  - <sup>6</sup> samvara, <sup>7</sup> nijjara, <sup>8</sup> bandho
  - 9 mokkho ya havanti te aṭṭhā.

jīva-svarūpô[pa]deço'yam.

(¹) **109**. jīvā saṃsāra—[tthā] nivvādā cedaņ—appagā, duvihā: uvaoga—lakkhaṇā vi ya dehâdeha—ppavīcārā.

pṛthivī-kāyikâdi-pancavidhô[pa]deço'yam.

- 110. ¹ puḍhavī ya ² udagam, ³ aggī, ⁴ vāu, ⁵ vaṇăpphadi jiya—saṃsidā kāyā denti khalu moha—bahulaṃ phāsaṃ bahugā vi te tesiṃ.
- 111. ti-tthāvara-taņu-jogā, anilânala-kāigā ya tesu tasā, maṇa-pariṇāma-virahidā jīvā e-indiyā ņeyā.

pṛthivī-kāyikādīnām pancānām ekêndriyatva-niyamo'yam.

112. ede jīva-ņikāyā
pancavidhā puḍhavi-kāiy-ādīyā:
maṇa-pariṇāma-virahidā
jīvā egêndiyā bhaṇiyā.

ekêndriyāṇām caitanyâstitve dṛṣṭāntôpanyāso'yam.

113. andesu pavaddhantā gabbha-tthā mānusā ya muccha-gayā jārisayā, tārisayā jīvā egêndiyā neyā.

dvîndriya-prakāra-sūcanêyam.

114. sambukka-māduvāhā samkhā suppī apādagā ya kimī jānanti ¹ rasam ² phāsam je, te be-indiyā jīvā. trîndriyaº.

- 115. jūgā-gumbhī-makkuņapipīliyā-vicchiy-ādiyā kīdā jānanti <sup>1</sup> rasam, <sup>2</sup> phāsam, <sup>3</sup> gandham te-indiya jīvā. catur-indriya<sup>6</sup>.
- 116. uddamsa-masaya-makkhiyamadhukara-bhamarā patanga-m-ādiyā ¹rūvam ²rasam ca ³gandham ⁴phāsam puna te vi jānanti.
  - 117. sura-nara-nāraya-tiriyā

    ¹vaṇṇa-²rasa-³pphāsa-⁴gandha-⁵sadda-[ṇ]

    jala-cara-thala-cara-kha-carā [nū,
    baliyā panc-indiyā jīvā.

indriya-bhedenôktānām jīvānām catur-gati-sambandhatvenô-pasaṃhāro'yam.

118. devā cauņ-nikāyā,
manuyā puṇa kamma-bhoga-bhūmīyā,
tiriyā bahu-ppayārā,
neraiyā puḍhavi-bheda-gadā.

gaty-āyur-nāmôdaya-nivṛttatvād devatvâdīnām an-ātma-sva-bhāvatvô[d]dyotanam etat.

119. khīņe puvva-nibaddhe gadi-ņāme āuge ca te vi khalu pāpuņņanti ya annam gadim āussam sa-lesa-vasā.

ukta-jīva-prapancôpasaṃhāro'yam.

120. ede jīva-ņikāyā
deha-ppavicāram assidā bhanidā,
deha-vihūnā siddhā;
bhavvā saṃsāriņo a-bhavvā ya.

vyavahāra-jīvatvaikânta-pratipatti-nirāso'yam.

121. ņa hi indiyāņi jīvā;
kāyā puņa chap—payāra paņņattā:
jam havadi tesu nāņam
« jīvo » tti ya tam parūvanti.

anyasadharana-jiva-karyakhyapanam etat.

122. jāṇadi passadi savvaṃ,
icchadi sukkhaṃ, bibhedi dukkhādo,
kuvvadi hidam a-hidaṃ vā,
bhunjadi jīvo phalaṃ tesiṃ.

jīvājīva-vyākhyôpasamhāro'yam.

(2) **123** evam abhigamma jīvam anņehi vi pajjaehi bahugehim abhigacchadu a-jjīvam nān-antaridehi lingehim.

ākāçâdīnām evājīvatve hetûpanyāso'yam.

124. āgāsa-kāla-puggaladhammādhammesu n'atthi jīva-guņā, tesim a-cedaņattam bhanidam, jīvassa cedaņadā.

ākāçâdīnām a-cetanatva-sāmānye punar anumānam etat.

125. sukha-dukkha-jāṇaṇā vā
hida-pariyammam ca a-hida-bhīruttam
jassa ṇa vijjadi ṇiccam
taṃ samaṇā benti a-jjīvaṃ.

jīva—pudgalayo<br/>ḥ saṃyoge'pi bheda—nibandhana—svarūpâkhyānam etat.

(¹) **126**. saṃṭhāṇā saṃghādā vaṇṇa—rasa—[p]phāsa—gandha—saddā ya poggala—davva—ppabhavā honti guṇā pajjayā ya bahū.

- 127. a-rasam a-rūvam a-gandham a-vvattam cedanā-guņam a-saddam jāṇa a-linga-ggahaṇam jīvam a-ṇiddiṭṭha-saṃthāṇaṃ.
- atha... jīva-pudgala-karma-cakram anuvarņyate.
  - 128. jo khalu samsāra—ttho jīvo, tatto du ho[di] pariņāmo, pariņāmādo kammam, kammādo hodi gadisu gadī,
  - 129. gadim adhigadassa deho, dehādo indiyāņi jāyanti, tehi du visaya—ggahaņam, tatto rāgo va doso vā.
  - 130. jāyadi jīvass' evam bhāvo samsāra—cakkavālammi: idi jiņa—varehi bhanido an—ādi—nidhano sa—nidhano vā.

puṇya-pāpa-yogya-bhāva-svabhāvâkhyāpanam etat.
(\*\*-4\*) **131**. moho, rāgo, doso
citta-pasādo ya jassa bhāvammi
vijjadi, tassa suho vā
a-suho vā hodi pariṇāmo.

puņya-pāpa-svarūpākhyāpanam etat.

132. suha-pariṇāmo puṇṇaṃ, a-suho pāvo tti havadi jīvassa: doṇhaṃ poggala-metto bhāvo kammattanaṃ patto.

murta-karma-samarthanam etat.

133. jamhā kammassa phalam visayam phāsehi bhunjade niyadam jīveņa suham dukkham, tamhā kammāṇi muttāṇi

mūrta-karmanor a-mūrta-jīva-mūrta-karmanoç ca bandhaprakāra-sūcanêyam.

134. mutto phāsadi muttam, mutto muttena bandham anuhavadi, jīvo mutti-virahido gāhadi te, tehi uggahadi.

punyaçrava-svarüpakhyapanam etat.

(5) **135**. rāgo jassa pasattho, aņukampā—saṃsido ya pariṇāmo cittaṃhi n'atthi kalusaṃ, puṇṇaṃ jīvassa āsavadi.

praçasta-rāga-svarūpākhyāpanam etat.

136. arahanta-siddha-sādhusu bhattī dhammammi jā ya khalu ceṭṭhā, aṇugamaṇaṃ pi gurūṇaṃ «pasattha-rāgo» tti vuccanti.

anukampā-svarūpākhyānam etat.

137. tisidam, bubhukkhidam vā duhidam daṭṭhūṇa jo du duhida—maṇo paḍivajjati tam kivayā, tass'esā hodi aṇukampā.

citta-kaluṣatva-svarūpākhyāpanam etat.

138. kodho vā jadā māņo
 māyā lobho vā cittam āsejja
 jīvassa kuņadi khobham
 « kaluso » tti ya tam budhā benti.

Giornale della Società Asiatica italiana. - XIV.

pāpaçrava-svarūpakhyanam etat.

139. cariyā pamāda—bahulā kālussam loladā ya visaesu, para—paridāv—ayavādo pāvassa ya āsavam kuņadi.

pāpāçrava-bhūta-bhāva-prapancâkhyānam etat.

140. sannāo ya ti—lesā indiya—vasadā ya aṭṭa—ruddāṇi ṇāṇaṃ ca dup—pauttaṃ moho pāva—ppadā honti.

samvarākhyānam etat.

(6) **141.** indiya-kasāya-saṇṇā niggahidā jehi suṭṭhu maggaṃhiṃ jāvat tāvat tesiṃ vihiyaṃ pāv-āsava-cchiddaṃ.

sāmānya-samvara-svarūpākhyānam etat.

142. jassa na vijjadi rāgo,
doso, moho va savva—davvesu
n'āsavadi suham a—suham
sama—suha—dukkhassa bhikkhussa.

viçeşa-samvara-svarüpâkhyānam etat.

143. jassa jadā khalu puṇṇaṇ joge pāvaṃ ca n'atthi viradassa saṃvaraṇaṃ tassa tadā suhâsuha-kadassa kammassa.

nirjarā-svarūpâ°.

(7) **144**. samvara—jogehi judo tavehi jo citthade bahuvihehim kammanam nijjaranam bahuganam kunadi so niyadam. mukhya-nirjarā-kāraņôpanyāso'yam.

- 145. jo sam vareņa jutto
  app-aţţha-pasādhago hi appāṇaṃ
  muṇiūṇa jhādi ṇiyadaṃ
  ṇāṇaṃ, so saṃdhunodi kamma-rayaṃ.
  dhyāna-svarūpābhidhānam etat.
  - 146. jassa na vijjadi rāgo doso moho va joga—parikamme, tassa suhāsuha—ḍahaṇo jhānamao jāyae agaṇī.

bandha-svarūpākhyānam etat.

(8) 147. jam suham a-suham udinnam bhāvam ratto karedi jadi appā, so teņa havadi baddho puggala-kammena vividhena.

bahir-angântar-anga-bandha-kāraṇâkhyānam etat.

148. joga-nimittam gahanam, jogo mana-vayana-kāya-sambhūdo, bhāva-nimitto bandho, bhāvo radi-rāga-dosa-moha-judo.

mithyātvādi-dravya-paryāyāṇām api bahir-anga-kāraṇa-dyotanam etat.

149. hedū caduv-viyappo aṭṭha-viyappassa kāraṇaṃ bhaṇidaṃ, tesiṃ pi ya rāgâdi, tesim a-bhāveṇa vajjhanti.

dravya-karma-mokṣa-hetu-parama-saṃvara-rūpeṇa bhāva-mokṣa-svarūpâkhyānam etat.

(\*) **150**. hedu-m-abhāve niyamā jāyadi ņāņissa āsava-ņirodho, āsava-bhāveņa viņā jāyadi kammassa du ņirodho. 151. kammassā 'bhāvena ya savva—nnū savva—loga—darisī ya pāvadi indiya—rahidam a—vvābāham suham an—antam.

dravya-karma° parama-nirjarā-kāraṇa-dhyānâkhyanam etat.

152. damsana-nāna-samaggam jhānam no anna-davva-samjuttam jāyadi nijjhara-hedū sa-bhāva-sahidassa sādhussa.

dravya-moksa-svarūpākhyānam etat.

153. jo samvarena jutto nijjaramāņo 'dha savva-kammāni vavagada-ved-āusso muyadi bhavam tena so mokkho.

## $B \longrightarrow (MOKSA-M\bar{A}RGA)$

mokṣa-mārga-svarūpâ $^{\circ}$ .

154. jīva—sahāvam nāṇam a—ppadihada—damsaṇam aṇ—aṇṇamayam cariyam[ca] tesu niyadam atthittam aṇ—indiyam bhaṇidam.

sva – samaya – para – samayôpādāna – vyudāsa – puraḥsara – karma – kṣaya-dvāreṇa jīva-svabhāva-niyata-caritasya mokṣa-mārgatvadyotanam etat.

155. jīvo sahāva—niyado a—niyada—guṇa—pajjao 'dha para—samao jadi kuṇadi sagaṃ samayaṃ, pabbhassati kamma—bandhādo. para-carita-pravrtta-svarūpâo.

156. jo para-davvammi suham a-suham rāgeņa kuņadi jadi bhāvam, so saga-caritta-bhattho para-cariya-caro havadi jīvo.

para-carita-pravrtter bandha-hetutvena mokṣa-mārgatva-niṣe-dhanam etat.

157. «āsavadi jeņa puņņam pāvam vā appaņo 'dha bhāveņa so teņa para—caritto havadi » tti jiņā parūvanti.

sva-carita-pravrtta-svarūpâ°.

158. jo savva-sanga-mukko
'n-anna-mano appano sahavena
janadi passadi niyadam
so saga-cariyam caradi jivo.

çuddha-sva-carita-pravṛtti-patha-pratipādanam etat.

159. cariyam caradi sagam jo so para-davv-appa-bhāva-rahid-appā damsaṇa-ṇāṇa-viyappam a-viyappam caradi appādo.

niçcaya-mokṣa-mārga-sādhana-bhāvena pūrvôddiṣṭa-vyavahāra-mokṣa-mārga-nirdeço'yam.

160. dhamm-ādī-saddhaṇaṃ sammattam, ṇāṇam anga-puvva-gadam, ceṭṭhā tavaṃhi cariyā, vavahāro mokkha-maggo tti.

vyavahāra-mokṣa-mārga-sādhya-bhāvena niçcaya-mokṣa-mārgô-panyāso'yam.

 nicchaya-nayena bhanido tihi tehi samāhido hu jo appā, na kunadi kimci vi annam na muyadi so mokkha-maggo tti.

ātmanaç cāritra-jùāna-darçanatva-dyotanam etat.

162. jo caradi nādi pecchadi appāņam appaņo an—annamayam, so cārittam nānam damsanam idi nicchido hoti.

sarvasyâtmanah saṃsāriņo mokṣa-mārgârhatva-nirāso'yam.

163. jena vijāṇadi savvaṃ
pecchadi so tena sokkham aṇuhavadi
idi taṃ jāṇadi bhavio,
a-bhaviya-satto ṇa saddahadi.

darçana-jūāna-caritrāṇāṃ kathaṃcid bandha-hetutvôpadarçanena jīva-svabhāve niyata-caritasya sākṣān mokṣa-hetutvadyotanam etat.

164. damsana-nāna-carittāni « mokkha-maggo » tti sevidavvāni sādhūhim idi bhanidam; tehi du bandho va mokkho vā.

süksma-para-samaya-svarüpâkhyānam etat.

165. a—ṇṇāṇādo ṇāṇī jadi maṇṇadi suddha—sampaogādo havadi tti dukkha—mokkhaṃ para—samaya—rado havadi jīvo.

ukta-çuddha-samprayogasya kathamcid bandha-hetutvena mok-sa-mārgatva-nirāso'yam.

166. arahanta-siddha-cediyapavayaṇa-gaṇa-ṇāṇa-bhatti-sampanno bandhadi puṇṇaṃ bahuso, ṇa hu so kamma-kkhayaṃ kuṇadi. sva-samayôpalambhâbhāvasya rāgaika-hetu-dyotanam etat.

167. jassa hidaye 'nu-mettam vā para-davvamhi vijjade rāgo, so na vijānadi samayam sagassa, savvâgama-dharo vi.

rāga-lava-mūla-doṣa-paramparâkhyānam etat.

168. dharidum jassa na sakkam citt-ubbhāmam vinā du appāṇam, rodho tassa na vijjadi suhâsuha-kadassa kammassa.

rāga-kali-niḥçeṣīkaraṇasya karaṇīyatvâkhyānam etat.

169. tamhā nivvudi-kāmo nissango nimmamo ya haviya puno siddhesu kunadi bhattim nivvānam tena pappodi.

arhad-ādi-bhakti-rūpa-para-samaya-pravṛtteḥ sākṣān-mokṣahetutvâbhāve'pi paramparayā mokṣa-hetutva-sadbhāva-dyotanam etat.

170. sa-pay-attham titthayaram abhigada-buddhissa sutta-roissa durataram nivvānam samjama-tava-sampauttassa.

arhad-ādi-bhakti-mātra-rāga-janita-sākṣān-mokṣasyântarāya-dyotanam etat.

171. arahanta-siddha-cediyapavayana-bhatto parena niyamena jo kunadi tavo-kamman so sura-logan samādiyadi. sākṣān-mokṣa-mārga-sāra-sūcana-dvāreņa çāstra tātpāryôpasaṃhāro'yam.

- 172. tamhā nivvudi-kāmo rāgam savvattha kunadu mā kimci: so tena vīda-rāgo bhavio bhava-sāyaram taradi.
- 173. magga-ppabhāvaņ-attham pavayaṇa-bhatti-ppacodidena mayā bhaṇiyam Pavayaṇa-sāram Panc-atthiya-saṃgaham suttam.

P. E. PAVOLINI.

Firenze, gennaio del 1901.



#### TRADIZIONI STORICHE DEI MENSA

I Mensa <sup>1</sup> sono una popolazione a lingua tigrè, a costituzione aristocratica, stabilita sui monti che dall'altipiano etiopico, solcato dall'Anseba, van digradando verso la costa marittima. Popolazione molto ristretta, ma sotto vari punti interessante. Già durante il breve tempo, in cui fui a capo del commissariato regionale di Cheren, essa aveva richiamata la mia attenzione; peraltro i miei studi sarebbero rimasti assai incompleti senza il prezioso ausilio trovato più tardi, in occasione d'una mia escursione fra i Mensa, nel sig. C. A. Rodèn, della missione svedese di Gheleb. Al sig. Rodèn e al suo assistente indigeno Taualda Medhin, sia per testi fornitimi, sia per cortese intelligente assistenza nell'interpretazione, sono lieto di manifestare qui la mia viva riconoscenza.

I testi che qui pubblico sono nell'armoniosa e quasi sco-

¹ Sui Mensa v. specialmente Reise des Herzogs von Sachsen-Coburg-Gotha nach Aegypten und Land der Habab, der Mensa und Bogos, Lipsia 1864; Denis de Rivoyre, Au pays du Soudan, Bogos, Mensah, Suuchim, Parigi 1885; F. Martini, Nell'Affrica italiana, Milano 1896, p. 323-329. Il Kretschmer ha dato in tavole ad acquerello le forme e le fisonomie dei Mensa: a Mensa potrebbero anche attribuirsi le fotografie dei Maria, studiate dal Virchow, Zeitschrift für Etnologie, 1878, impossibile essendo — già il Munzinger lo dichiarava — di distinguere pei caratteri esterni un Mensa da un Maria.

Giornale della Società Asiatica Italiana. - XIV.

nosciuta lingua tigrè: sono i primi testi in tal lingua che veggono la luce in Europa. Essi comprendono le tradizioni dei Mensa sulle loro passate vicende, escluse quelle a noi più vicine. In tal modo, all'importanza filologica, che assai grande mi sembra, si sposa un certo interesse storico: è la prima volta che tentasi la ricostruzione della storia d'una delle tribù della zona nord-est dell'Etiopia. — Faccio seguire, sebbene si esca dal campo delle tradizioni storiche, il testo esatto di quella leggenda della « figlia del re » che il de Rivoyre aveva preteso di farci conoscere, gabellandola come un autentico ricordo di Guedit, di Lalibala, di Na'akueto La'ab: già il Basset acutamente aveva spogliato di molte strane amplificazioni il racconto di quel viaggiatore, ma questo mio testo ridurrà nei veri limiti siffatta leggenda cui tutti van tolti gl'inorpellimenti, che la avevano raccomandata all'attenzione. abbastanza scettica a dir vero, del Perruchon 1.

Il territorio dei Mensa è determinato a est dai ripidi monti, che, con rari valichi, si adergono sulle lande del Ghedghed <sup>2</sup> e dello Sceb, ove co'Mensa s'incontrano le tribù del Samhar, come gli Ad Ha, i Uaria, i Mashalit, gli Aflenda, e quelle del Sahel, come gli Ad Temariam, gli Ad Maalum e gli Ad Tsaurà; a nord dal fiume Lebca, che, risalito dalla sua confluenza con l'Obellèt, lo separa dal paese degli Ad Temariam; a occidente dalle terre dei Begiuc e delle tribù agaw dell'Anseba, particolarmente de'Sucuneiti e degli Ad Zamàt; a sud dal Dembesan e dalla splendida conca del Maldi, dipendenze dello Hamasèn. Oggidì in via di diminuzione, i Mensa ascendono a poche migliaia di anime e son divisi in due tribù, i Bet

¹ De Rivoyre, op. cit., p. 223; Basset, in Bulletin de correspondence africaine, Algeri 1885, p. 353; J. Perruchon, Vie de Lalibala, Parigi 1892, p. XXIII-XXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quando trattisi di nomi la cui forma sia già consacrata in atti e documenti ufficiali, a questa mi attengo, anco se inesatta: altrimenti, come pure pei nomi di persona, dò la trascrizione rigorosa, che, del resto, quasi mai in tigrè si scosta dalla vera pronuncia.

Ebrahè, abitanti verso nord, con capitale in Gheleb, e i Bet Sciacan, alguanto men numerosi, con capitale in Melhab: i primi suddividonsi nelle frazioni degli Ad Hafarom, Ad Gabrès, Ad Ailài, Ad Bulà, Ad Abghelài e Ad Abbazà, i secondi nelle frazioni degli Ad scium Tenseéu, Ad Uare Sab, Ad Zarít e Ad Heblé. — I Mensa non figurano in nessun testo storico finora pubblicato: assai ardua impresa è perciò quella di tracciarne il passato. La tento, con l'aiuto delle tradizioni a me note e di scarse notizie indirette di fonti stampate. — Antichissimamente il territorio — se non proprio quello dei Mensa, su di che non potei accertare tradizioni, almeno quello adiacente verso ovest - sarebbe stato occupato dai Baria: a questi sostituironsi genti d'Abissinia. In età non precisata, ma, secondo le genealogie, verso la seconda metà del secolo XIV, invasori di razza saho, verisimilmente risalendo il Laba o il Lebca, si sarebbero imposti a tali genti, le avrebbero ridotte in condizione servile e avrebber costituito un popolo, di cui essi erano l'aristocrazia, popolo al quale avrebber dato il loro nome di Mensa: un altro lor ramo, procedendo oltre, avrebbe costituita l'aristocrazia dei Maria. Per qualche tempo, nel secolo XV, avrebbero forse subita, sia pur in modo indiretto, l'influenza dei Fungi. Dopo, passarono sotto l'Abissinia, senza dubbio compresi nella provincia chiamata Canfila o Canfilla dai viaggiatori portoghesi della prima metà del secolo XVI (Alvarez, Bermudez), sia che tal nome abbiasi a rintracciare in quello d'un monte appunto al confine sud-ovest dei Mensa, sia ch'esso conservisi invece in quello d'una ristretta zona a sud e a nord del Lebca, dalla confluenza coll'Obellèt alla foce. Conobbero gli orrori delle incursioni delle soldatesche somali di Gran, che devastarono il convento di Dabra Sinā, fondato su territorio Mensa e poi rifabbricato. Probabilmente, per le confusioni derivanti dall'invasione dell'imam e fors'anco per la subdola politica del bahar nagāsi Yeshaq, poterono conservarsi per qualche tempo indipendenti; ma, nello stesso secolo XVI, grazie a loro intestine discordie, furono risottomessi. Certo ub-

bidirono a re Susenyos, che molto rafforzò la potestà del suo reame fra le tribù del nord, e al quale la cronica di abbā Tino ricorda pagasse tributo e mandasse doni pur il capo della lontana provincia di Bāqlā. Da re Fāsiladas ebbero il riconoscimento ufficiale del lor capo col titolo di cantiba; ma intrighi fecer sì che tale riconoscimento, toccato a entrambi i capi delle due tribù, fosse causa di non brevi convulsioni civili. Dopo non molto, con essi urtavasi una frazione dei Bet Asghedè, che migrando da Nacfa verso sud veniva a fondare la tribù degli Ad Temariam; d'onde accanite e cruente lotte per il possesso di terre della bassa piana a sud del Lebca, lotte durate per secoli, assorbendo quasi intera la vita politica dei nobili di Gheleb e di Melhab, e certo assai maggiori di quelle, che, forse nel tempo stesso, forse già prima, eransi accese fra Mensa e Ad Zamàt per il possesso di terre verso l'altipiano. Alla fine del secolo XVII, col sorgere della dinastia Balaw del Samhar, i Mensa dell'egemonia abissina passarono a quella di Archico, di cui già il primo naib investiva un loro capo, spinti ad accettare la nuova signoria non soltanto dalla vicinanza dei luoghi e dalla necessità di conservare gli sbocchi del Samhar, ma anche, secondo ogni verisimiglianza, dal fatto che i Bet Asghedè, cui appartenevano i loro nuovi rivali, stringevansi all'Abissinia. Questa peraltro dovette riprendere in breve il sopravvento, conservandolo fino alla seconda metà del secolo XVIII, quando, indebolita dalle guerre de'suoi ras, vide malamente battuti e scacciati da Gheleb i suoi capi, scesivi a riscuotere il tributo. Forse allora i Mensa nuovamente subirono l'influenza dei naib di Archico. Nella prima metà del secolo XIX, furono da Ubiè riconquistati: più tardi, passarono ai Turchi, agli Egiziani, un'ultima volta agli Abissini; infine, circa dodici anni or sono, si posero sotto la bandiera d'Italia.

Asmara, febbraio 1901.

CONTI ROSSINI CARLO.

#### ደግም ፡ መንሳዕ ።

ዜድ፡ ወዝቤድ፡ ውላድ፡ ቅሮሽ፡ መዐውያ፡ ቶም፡ ልብሎ፡ ሰብ፡ ማርያ ፡፡ ቅርድ፡ መወለድ፡ መንሳዕ፡ አሊ፡ ቱ፡፡ ዝቤድ፡ አተ፡ በሑሩ፡ ተርፌ፡ ወዜድ፡ በር፡ ፌግረ ፡፡ ምሮ፡ ፍልቁ፡ ሀረ ንርዋ፡ ፌረ፤ ወምሮ፡ ፍልቁ፡ ሐዞ፡ ወቶርዓ፡ ወመንሳዕ፡ ወጣ ርያ፡ ፌረ፡

መንስዓይ ፡ ወጣይራይ ፡ ዳር ፡ አቡሆም ፡ እንዴይ ፡ ከፍሎ ፡ እግል ፡ ቶርዓይ ፡ ወእግል ፡ ሐሀታይ ፡ እንዶ ፡ ሐደገዎም ፡ ሀይ ንት ፡ ልግረው ። ወሐር ፡ ምን ፡ ሀይንት ፡ አባል ፡ ምድር ፡ ልታ ይኖ፤ አያ፡ተሐይስ፡አልና፤አንዶ፡ቤለውአሮታ፡ ፊግረው ። ወእሮታ ፡ ክም ፡ ፈባረው ፡ ጣይራይ ፡ እባል ፡ መንስዓይ ፤ እት ለ፡ አርታ፡ ንትንል፡ ዋዕም፡ ተ፤ ቤሎ። ወሐር፡ መንስዓይ፤ም ን ፡ ክልኤ ፡ ገነላማ ፡ ወምን ፡ ክልኡት ፡ እክላ ፡ ወምን ፡ ክልአ ት፣ አማላ፣ ከአፎ፣ አትለ፣ ሐንይቶ፣ ንትንል፤ ቤለ፤ ከአብ፣ ሐ ሁ ፡ ዴን ። ወሐር ፡ ለበቀል ፡ ማይራይ ፡ ጨልቀት ፡ ሀይንት ፡ ክ ም ፡ ደንው ፡፡ ወሐር ፡ እብ ፡ ለአስራ ፡ ማይራይ ፡ ወመንሰዓይ ፡ ክ ልኢቶም ፣ ምስል ፣ ለበቀል ፣ ረድአው ። ወእት ፣ ለአስሮ ፣ ኢት ፣ እርታ ፡ ጸንሐቶም ። ወአብ ፡ ደ*ግጣን ፡ ገ*ደም ፡ ለበቀል ፡ ተመ ተና ፡ ንትንሴ ፤ ቤሎ ። ወክም ፡ አበ ፡ አሉ ፡ ትፈናተው ። ጣይ ራይ ፡ እት ፡ እሮታ ፡ ትገለ ፤ ወመንስዓይ ፡ እት ፡ ሀይገት ፡ አቅ በለ ። ወክል ፡ ምኖም ፡ ኢት ፡ ኢክኑ ፡ ወልደ ፡ ወአንስለ ። ወመ ንስዓይ ፡ ሑሁ ፡ እንዶ ፡ ስፍለለ ፡ ጣይራይ ፡ እባል ፡ ልግናሕ ፡ አስኩ ፡ ጌስ ። ወማይራይ ፡ ህዬ ፡ ክምስልሃ ፡ ሑሁ ፡ እንዶ ፡ ስ ፍለለ ፡ መንስዓይ ፡ እግል ፡ ልግናሕ ፡ ገይስ ፡ ጸንሐ ። ወአት ፡ ከ ድንት ፡ ትክበተው ። ከላለ ፡ አባይ ፡ እንዶ ፡ አምስለው ፡ ሕድ ፡ አድምዐው ። ወሐር ፤ እናሺ ፡ አና ፡ መንስዓይ ፡ ወእናሼ ፡ አና ፡ ማይራይ ፤ ክም ፡ ቤለው ፡ ሕድ ፡ አሌለው ፡ ወስ ጋድ ፡ ሕድ ፡ እ ንዶ ፡ ጸብጠው ፡ ምስል ፡ ተወው ፡ ቤለው ። ወእት ፡ ከድንት ፡ ተቃበረው ።

መንስዓይ ፡ አረቢ ፡ ወልደ ፤ ወአረቢ ፡ አዋሊ ፡ ፉንጃይ ፡ ወ ARIOKPA: hom: oariohom: mad: oa ደ፤ ወመሐሪ ፡ አበዛዝጊ ፡ ወዕቅበዝጊ ፡ ወንዋዝጊ ፡ ወልደ ። ወነ ዋዝጊ ፡ ትወረል ። አበዛዝጊ ፡ ወዕቅባዝጊ ፡ ወርስዎ ። ወዕቅበ ገደ ፡ አብርሂ ፡ ወአሽሐቀን ፡ ወልደ ፤ ወአብርሂ ፡ ሰረቀ ፡ ሸንን ብ ፡ ወልደ፤ ወስረቀ ፡ ሽንንብ ፡ ሐፌርም ፡ ወለዋይ ፡ ወዳሞታይ ፡ መልደ ፡ ወዳሞታይ ፡ ወድ ፡ ፍጎ ፡ ወወድ ፡ ሔጣ ፡ ዕለ ፡፡ ወእ መ፡፡ ዝርሎታይት ፡ ወጽንዕት ፡ ዐለት ፡፡ ወሐፈርም ፡ ወለዋይ ፡ እሞም ፡ ገርዐንታይት ፡ ተ ። ወለገርዐንታይት ፡ እሲት ፡ ወሬዝ ሁ፡ ዐለት ፡ ሕግል ፡ ሰረቀ ፡ ሸንጉብ ። ከለወሬዝሁ ፡ ውላድ ፡ ሕን ዶ፡ ወልደ፡ እታ፡ ሞተ፡ ምና። ውላድ፡ ለወሬዝሁ፡ እግል፡ ኢሉብቴ ፤ አንዶ ፡ ቤለ ፡ ሀደያ ፡ ከክም ፡ ሀደያ ፡ ሐፊሮም ፡ ወለ ዋይ፡ ወልደ፡ እታ። ዘርሎታይት፡ ሀዬ ፤ ዲብ፡ ሚ፡ ጸመር፡ ሀደ፡ እቼ፤ ትቤ፡ ከሐሚት ። ከአት፡ ስልቃ፡ ስም፡ እንዶ፡ ወ ዴት ፡ እላ ፡ እግል ፡ ትቅተላ ፤ እሊ ፡ ስተዪ ፡ ምን ፡ ትጸምኢ ፤ በ ላ ፡ ትቤ ፤ ክለአመታ ፡ ለአክት ፡ እታ ፡፡ ገርዐንታይት ፡ ሀዬ ፡ ስል ቃ፡ ጳንሐ፡ እላ፡ እት፡ ቤታ፡ ከተቤ፤ አና፡ እሊ፡ ስልቃ፡ እ

ሊ ፡ ሚ ፡ አማል ፡ ኢ.ደዮ ፤ ምን ፡ ቤቼመ ፡ ሚ ፡ ኢ.አስቴ ፤ ቴላ ።
ለአመት ፡ ዘርሎ ታይት ፡ ሀዬ ፤ ምንመ ፡ ኢ.ተጸምኢ ፡ ጽሙን ፡
ተሀዩብ ፤ ቴላ ፤ ከከሬቶ ። ሐቆሃ ፡ አንዶ ፡ ተተንስያ ፡ ዕለት ፡ ከ
ከርንታ ፡ ኢት ፡ ሞት ፡ ክም ፡ ኢ.ስምዕት ፡ ኢንዶ ፡ ትስክብ ፡ ዕለ
ት ፡ ክም ፡ ቀንዴት ፡ ዴምኡት ፡ ወለስልቅሃ ፡ ምን ፡ ትክለስ ፤ ኢስ
ቲኒ ፤ ቤላ ፡ ኢማል ፡ ለተክሊት ። ኢላ ፡ ሞተት ፡ ሚ ፡ በ፡ ፤ ትቤ ።
ከለአመታ ፡ ለአክት ። ሀታ ፡ ሀዬ ፡ ለስልቃ ፡ ለምና ፡ መጽአያ ፡
ምን ፡ ልባ ፡ በደ ፡ ከምን ፡ ለነያ ፡ ኢማል ፡ ትጅቀፍ ፡ ሐዜት ። ከ
ለአመታ ፡ ሀዬ ፡ ለመ ፡ ነያ ፡ ሀለ ፡ ቱ ። ም ፡ ይማ ፡ ኢሉ ፡ ሂባ ፤ ቴ
ላ ። ከኢሉ ፡ ሀበታ ። ከክም ፡ ስቴቶ ፤ ዬው ፡ ገርዕንታይት ፡ ቀት
ለተኒ ፤ ትቤ ፡ ከሞትት ።

ብእሰን ፡ ሀዬ ፤ ገርዐንታይት ፡ ቀትለታ ፤ እንዶ ፡ ቤለ ፡ ቤት ፡ አብ ፡ አከበ ፡ አግል ፡ ልሽንቃ ፡፡ ከህታ ፡ ሀዬ ፡ አግል ፡ ትትሽንቅ ፡ ከብድ ፡ ለቤት ፡ አብ ፡ አት ፡ ሙሐበር ፡ ክም ፡ በጥረት ፤ አትፋት ኒ ፤ ትቤ ፡፡ ቤት ፡ አብ ፡ ሀዬ ፤ ትፋንዬ ፤ ቴላ ፡፡ አና ፡ ስምንቼ ፡ ለ አመቼ ፡ መለአመታ ፡ ተን ፡ ክም ፡ አብ ፡ ድርቡያ ፡ ሞትት ፡፡ ቤት ፡ አብ ፡ ሀዬ ፤ ክልኤ ፡ ለአመት ፡ አምጹአ ፤ ትቤ ፡፡ ክልኤ ፡ ለአመት ፡ ለምጹአ ፤ ትቤ ፡፡ ክልኤ ፡ ለአመት ፡ ህዬ ፡ ምን ፡ አስምዐመን ፤ አብ ፡ ስልቃ ፡ ኖሳ ፡ ሞትት ፡ ቤት ፡ ዛርሎታይት ፤ ቤለያ ፡፡ ሐቆ ፡ አለ ፡ አግል ፡ ለገርዐንታይ ት ፤ አት ፡ ቤትኪ ፡ አቅብሊ ፤ ቤለዋ ፡፡ መክልኤ ፡ ለቤት ፡ ህታ ፡፡ መርስትን ፡ መብእሳ ፡ በሐትት ፡፡

ዳሞታይ ፡ ሐፌሮም ፡ ወለዋይ ፡ አቡሆም ፡ ክም ፡ ሞተ ፡ እ ት ፡ ለክፍለት ፡ ሐንቴ ፡ ዕጮት ፡ ፕልት ፡ እንዶ ፡ ትገሰው ፡ እን ዶ ፡ አትሃስሰዎ ፡ ከህቱ ፡ እግል ፡ ልስምዓ ፡ እንዶ ፡ ቤለው ፤ አ

ዜ፡ ከአፎ፡ እግል፡ ሊዴና፡ ተ፡ ነብሽ፡ እሊ፡ ዳሞታይ፡ ምን፡ አፍሩስ ፡ አሽዕላ *፡ ነ*ስአ ፡ ወምን ፡ ግራህ ፡ ብርሕቲ ፡ ነስአ ፡ ወም ን፡ ንዋይ፡ ጸላም፡ ነስእ ። ጸላም፡ ገንድብ፡ ወድሚማታት፡ ወ ሕድት ፡ ዕለት ፡ ወአሽዕላ ፡ ኔዶ ፡ ውብርሕቲ ፡ ክለል ፡ *ግራ*ህ ፡፡ ዳሞታይ ፡ ሀዬ ፡ ኢጣኖም ፡ እንዶ ፡ ኢምስለ ፤ ንዕኖ ፡ ንዕኖ ፡ እ ት ፡ ለአክንዬ ፡ ትትወለዶ ፡ ሚ ፡ ወአቤኩም ፡ ንድም ፡ ንክፈል ፤ ቤሎም ። ከለዋይ ፡ ሀዬ ፡ ችግል ፡ ሐፊፎም ፡ ቤሎ ፤ ጠያ ፡ ሐ.ከ ፡ ምን ፡ ሴን ፡ ዕጨት ፡ ዋልት ፡ ኢትሕሜ ፡ ቤለ ፤ አሊ ፡ ቱ ፡ ኢ ዜ፡ ክት ፡ ለምዔና ፡ አለ ፡ ምን ፡ ተሐይስ ፡፡ ወህቱ ፡ ንክፈል ፡ ቤ **ሎም ፡ ወመጽአዎ ፡ አት ፡ ክፍለት ፡ ወንሳ**አ ፡ ፍንከ ፡ ቤለዎ **፡** ም ን ፡ ባራህ ፡ ብርሕቲ ፡ ምን ፡ አፍሩስ ፡ ኢሽዐላ ፡ ወምን ፡ ንዋይ ፡ ጻላም ፡ ነስአካ ፤ ቤሎም ። ወህቶም ፡ ሕግል ፡ ኢልጠዐስ ፡ ኢቶ ም ፡ አንዶ ፡ ቤለው ፡ ኖስኖስም ፡ በሃሀለው ፤ እለ ፡ ተ ፡ ጠያ ፡ ሑ ከ ፡ ለእላ ፡ እንፈርህ ፡ ዐልና ፡ መጽአተና ፤ ቤለው ፡ ከከፍለው ፡፡ ወከል ፡ ምኖም ፡ ሕብ ፡ ዳሩ ፡ ወእብ ፡ ማሉ ፡ ኀአ ፡፡ ወሐር ፡ ሐፈ ርም ፡ ወለዋይ ፡ ምን ፡ ንዋይ ፡ ክል ፡ ምናም ፡ ሐረት ፡ መልአ ። ከሐፌሮም ፡ በዐል ፡ ድጌ ፡ ንአ ፡ ወለዋይ ፡ ንዋይ ፡ ልርዔ ፡ ዐለ ። ከለንዋይ ፣ ለዋይ ፣ በዐሉ ፣ ምን ፣ ረዐዩ ፣ በገነሐ ፣ ወት ረፕዴ # ወ ለንዋይ ፡ ሐፌሮም ፡ በዐሉ ፡ በዐል ፡ ድጌ ፡ ምን ፡ ንሉ ፡ ሐዴ ፡ ወ ሸለሐ ። ወሐር ፡ ሐራርም ፡ እንዶ ፡ እት ፡ ድጌ ፡ ነብር ፡ ነብረ ፡ እት ፡ ንዋይ ፡ ዔረ ። ወለዋይ ፡ አንዶ ፡ እት ፡ ንዋይ ፡ **ጸን**ሐዩ ፡ ከለኮር ፡ ለበቀሉ ፡ አት ፡ ክዋና ፡ ለንዋዩ ፡ ዕድዎ ፡ ቤለ ፡ ከዕደ ም ፡፡ ወንዋይ ፡ ክም ፡ ዔረ ፡ ለንዋዩ ፡ ሽሎሕ ፡ ወሐ ድ ፡ ክም ፡ ጸ ንሐዩ ፡ ወለንዋይ ፡ ለዋይ ፡ ርሹድ ፡ ውብዙሕ ፡ ክም ፡ ረአ ፡ እግ

ል ፡ ለዋይ ፡ ቤሎ ፤ አና ፡ አንዶ ፡ ለመድከኒ ፡ በዐል ፡ ድጌ ፡ ም ን ፡ ንለከ ፡ ከለንዋዬ ፡ ዲብከ ፡ አድርክሁ ፡ ወእግል ፡ ለንዋይከ ፡ እሊ ፡ ቱ ፡ ንይከ ፡ ቴለኔ ፤ ቤሎ ። ለዋይ ፡ ሀዬ ፤ ከንሳእ ፡ ዐቢዬ ፡ ኢኩን ፡ እንተ ፡ ለንከ ፡ ሀሴት ፡ እቼ ፡ አዳራ ፡ ወለንዬ ፡ ሀሴት ፡ እትከ ፤ ቤሎ ። ወእብሊ ፡ ከእና ፡ አት ፡ ልወድዮ ፡ ምን ፡ ለንዋ ዩ ፡ ለለስ ፡ ዶል ፡ አንከስዩ ። ወሐቆሃ ፡ ንድም ፡ ወንጌልከ ፡ አራ ርህ ፡ አብ ፡ ንዋይከ ፡ አንበር ፤ ቤሎ ።

ወሐቆሃ ፡ ለዋይ ፡ ወሐፈሮም ፡ ምስል ፡ ቤት ፡ አበዛ ፡ ትጋደ በው ፡፡ ወክም ፡ ተጋደበው ፡ ቤት ፡ አበዛ ፡ አባል ፡ ለዋይ ፡ ወሐል ሮም ፡ አባል ፡ ተገምቶም ፡ ስሑል ፡ ምን ፡ ከበሳ ፡ ከድመት ፡ እ ቶም ፡፡ ወለስሑል ፡ *ጮመራት* ፡ ሰፍረ ፡ ሐራርም ፡ ወለዋይ ፡ ኧ ባል ፡ ልገነመት ፡፡ ወመታዝጊ ፡ ጮመራት ፡ እንዶ ፡ አስፈረዩ ፡ ገለ ብ ፡ አተ ። ወሐቆሃ ፡ ሐፌሮም ፡ ወለዋይ ፡ ሀይንት ፡ ጸንሐ ፡ ድጌ ሆም ፡ ወደጌ ፡ ቤት ፡ አበዛ ፡ ንለብ ፡፡ ወእባል ፡ ሐፊሮም ፡ ወለ ዋይ ፡ መቤልአይ ፡ መጽአዮም ፤ ቤት ፡ አበዛ ፡ ስሑል ፡ ሀረሰት ፡ እትኩም ፡ ከጨ*መራት* ፡ ሰፍረት ፤ እንዶ ፡ ቤለ ። ወሐር ፡ ሐ*ል* ርም ፡ ዕንታቱ ፡ ጨፋፍ ፡ ቱ ፡ ወለዋይ ፡ ዕቅቡ ፡ ሐንኪሽ ። ወ እግል ፡ ካምል ፡ ወአስምዔ ፡ ውላድ ፡ ሐ**ፈርም ፡ አበይ**ቶም ፡ ለ ዋይ ፡ ወሐፈርም ፡ ሐርብት ፡ ምን ፡ ሚስ ፡ እንዶ ፡ መልአው ፡ ወርፍዒት ፡ እንዶ ፡ ሀበዎም ፡ እተዎ ፡ ቤለዎም ፡ ኢት ፡ ጮመሬ ት ፡ ሰፍር ፡ ኢት ፡ ኢንቱ ፡ ወስሔል ፡ ምን ፡ ከበሳ ፡ ቱ ፡ ወአተዎ ፡ ወሚ ፡ እት ፡ ተሐዜ ፡ መጽአከ ፤ ቤለዎ ፡ ህቱ ፡ ህዬ ፤ እልኩም ፡ እባል ፡ እገነመት ፡ መጽአክ ፤ ቤሎም ። ከሕና ፡ ሚ ፡ ብና ፡ ዎሮ ፡ አ ቡና ፡ ዕውር ፡ ቱ ፡ ወዎሮ ፡ አቡና ፡ ሐንኪሽ ፡ ቱ ፡፡ ቤት ፡ አበዛ ፡

ኢክን ፡ ትጻግበና ፡ ወትበግሐና ፡ እላ ፡ ዝመት ፡ ቤለዎ ፡ ከምሕ ል፡ እላ፡ ኢ.ከን፡ አና፡ ቤሎም ፡፡ ከመሐላዓ ፡ ስራያ፡ ሕና፡ ንአም ሮ፡ ቤለዎ ፡፡ ከሚ፡ ተ፡ ስራይ፡ ለመሐላ፡ ቤሎም ፡፡ አብ፡ ለስም ጥ ፡ ለማንከ ፡ እንዶ ፡ አክረርከ ፡ አብ ፡ ለስምጥ ፡ ለደንለብከ ፡ ት በለስ ። ተልም ፡ መሐላ ፡ አለ ፡ ተ፤ ቤለዎ ። ሐቆ ፡ አለ ፡ ታለው ፡ ወቤት ፡ አበዛ ፡ አባል ፡ ልገለመት ፡ አለማ ፡ መኔ ፡ ቤሎም ። ወካም ል፡ ወአስምዔ፡ እት፡ ልትሐቡዕ፡ ላሊ፡ ንለብ፡ ኢተው፡ ወእት፡ ለኃይላ ፡ መጽአው ፡ ከእት ፡ ለኃይላ ፡ አመቶም ፡ ዳይ ፡ አምሮ ፡ ተሐበረው ፡ ከትሌለው ፤ ሆይ ፡ አበ ፡ ፕውል ፡ ለፕው ሎም ፡ ፌጅ ር ፡ አድማይ ፡ ሐናባርም ፤ እንዶ ፡ ቤለው ፡ ፡ ኔሰው ፡፡ ወእለ ፡ ምን ፡ ለዐባዬ ፡ ለቤት ፡ አበዛ ፡ ማስ ፡ እት ፡ ልዕቱ ፡ ዎሮ ፡ ዕምዐያ ፡ ከ እግል ፡ ለምስሉ ፡ ስቱ ፤ ክርን ፡ ካምል ፡ ስም**ኮኮ ፤ ቤ**ሎም ፡ ህቶ T: UE ISO: hC3: hTA: FT I GAT : OUT: AC: ምን ፡ ኢስክበ ፡ ኢት ፡ ለኃይላ ፡ መጽአ ፡ ከመን ፡ መጽኤኩም ፡ ቤሎም ። ለ**ጎይላ ፣ ሀዬ ፣ እንዶ ፣ ትንሀለ ፣ ኢ**ረኤና ፣ ቤለዎ ። ወ ሐር ፡ ምድር ፡ ክም ፡ ጸብሐ ፡ ለገበይ ፡ ሀይንት ፡ አትአሱራ ፡ ቤ ለ ፡፡ ወምን ፣ ኢትአስረዋ ፡ ለማንፍሉ ፣ አስምዔ ፡ ለሸንከ ፡ ለአለ ሩ ፡ ሪክበው ፡ ወለከናት ፡ ካምል ፡ መንንድል ፡ ቱ ፡ ምድር ፡ ዘብ ጥበ ፡ አስር ፡ ለከንራብ ፡ ረክበው ። ወአሊ ፡ ቲ፡ ፡ አስሮም ፡ ከም ፡ ቤለው ፡ ከዐዶም ፡ አግል ፡ ለፍግሮ ፡ ወ ልብ ፡ ክም ፡ ቤለው ፡ ለ ወራር ፡ በተረዮም ፡ ወዐዶም ፡ ትዝመት ፡ ወበደ ፡ ችምበል ፡ ሐ ቴ ፡ በርዕድ ፡ ቀላቲ ፡ ወህታ ፡ ኢት ፡ ተሀርብ ፡ ደብር ፡ ፌግረት ፡ ወእቱ ፡ ደሐነት ፡ ወለደብር ፡ አድሐነት ፡ ትስመ #

ከምል ፡ ወደ ፡ ሐፊርም ፡ ማልከ ፡ ወልደ ፤ ወማልከ ፡ አፍ

ታይ ፡ ወልደ ፡፡ ወአፍታይ ፡ ዕቀባ ፡ ሚካኤል ፡ ወልደ ፡፡ ወዕቀባ ፡ ሚካኤል ፡ ሺመት ፡ አት ፡ ለሐዜ ፡ አት ፡ ሐጻይ ፡ ፋሲል ፡ ፈግረ ፡ ወሸየመዩ ፡ ወሰይፍ ፡ ሀበዩ ፡ ከደነ ፡፡ ወዘርኢት ፡ አብዕብ ፡ ቤት ፡ እሽሐቀን ፡ እብ ፡ እሻረት ፡ ሺመት ፡ ኢዴን ፡ እንዶ ፡ ቤለ ፡ ጨል ቀ ፡ ከፈባረ ፡ ወሐር ፡ ሸየመ ፡ ከአብ ፡ ንጋረቱ ፡ ደነ ፡ ከጮመራት ፡ ክም ፡ በጽሐ ፡ ን*ጋረት ፡ ዘ*ብጠ ፡፡ ከዐድ ፡ ሀዬ ፡ ኢት ፡ *መ*ሐብር *፡* ማሱይ፣ እት፣ እንቱ፤ ሚ፣ ተ፣ እለ፤ ቤለ ። ወሐር፣ ዘርኢት፣ ቱ፣ እንዶ ፡ ትሸየመ ፡ መጽዜ ፤ ክም ፡ ቤለዎም ፡ ቅንጾ ፡ ሕቱ ፡ ቤለው ፡ ከእንዶ ፡ ምልትሔ ፡ ጸፍዐው ፡ ኢቱ ፡ ነው ፡ ኢት ፡ ምቅሕ ፡ አበለ ዎ፡ ወለንጋረት ፡ ከንቴባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚከኤል ፡ ሀበዋ ፡፡ ወሐር ፡ ከንተባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚካኤል ፡ እት ፡ ሐጻይ ፡ ፈግረ ፡ ከእግል ፡ ሐጻ ይ፤ አሊ። ሚ። አት። አንቱ። ሸየምክሁ። አቼ፤ አና። ዕብዮ። ወአ በግል፤ ቤሎ። ሐጻይ፡ ሀሎ፡ ቤሎ፤ አና፡ አብ፡ ዐጀ፡ አና፡ ወእሽሑቀን ፡ ወአብርሄ ፡ ሕና ፡ ቤሌኔ ፡ ቤሎ ። ከኃቴባይ ፣ ዕቅ ባ ፡ ሚክኤል ፡ ሀዬ ፤ ንጋረቱ ፡ ነስአክዋ ፡ ወቅልጭሙ ፡ አሰርክ ዋ፡ ቤሎ። ከኢላን፡ ኢት፡ ሚ፡ ወዴክሆን፡ ምን፡ ቤሎ፤ ሸየም፡ ለንባይል ፣ ልስሙ ዕ ፣ እቼ ፣ ክም ፣ አና ፣ ሐይስ ፣ ወውብዮ ፣ ቤለ ። ከሸየም ፡ ለንባይል ፡ አስምዕ ፤ ወአማኑ ፡ ቲ ፡ በዐል ፡ ሐቃ ፡ ህ ቱ ፡ ቱ ፡ ከንቴበይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚከኤል ፤ ቤለዎ ፡ ከስምዐው ፡ እ ሉ ። ወሐጻይ ፤ ንጋረትክ ፡ አቴተከ ፡ ወለሰይፍ ፡ በዲር ፡ ሀብኮ ከ ፡ ቱ ፤ ቤሎ ፡ ከሺመቱ ፡ ሐደሰ ፡ አሉ ፡፡ ከትከረ ፡፡ ወክም ፡ ት ከረ። ታማት። ወደ። ወእት። ለታማት። ዓይላይ። ወድ። ወንደሎ e ፡ ወእናስ ፡ ቤት ፡ እሽሐቀን ፡ ትበአለው ፡ ከዓይላይ ፡ ለይፍ ፡ ሐርጠ ፡ ወቤት ፡ እሽሐቀናይ ፤ ሐቆ ፡ ሺመት ፡ ንዝዕት ፡ ወቅል ምም ፡ አስርት ፡ ከራይ ፡ ትምበር ፡ ምድር ፡ ዓይላይ ፡ ሕፋጥ ፡ ሰይፉ ፡ ቤለ ፡፡ ከምስል ፡ 70ዘው ፡፡ ወቤት ፡ አብርሪ ፡ ሀዬ ፡ ከንቴ ባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚካኤል ፡ አንዶ ፡ ሸየመው ፡ ወዘርኢት ፡ እሱር ፡ አት ፡ አንቱ ፡ ሰብከው ፡፡ ወሐር ፡ ከንቴባይ ፡ ዘርኢት ፡ ምን ፡ ለማ ይጽ ፡ ጨልቀ ፡ ከኢት ፡ አልገዐታ ፡ ኢት ፡ ዐዱ ፡ ተሓበረ ፡፡ ወከ ንቴባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚካኤል ፡ ኢብ ፡ ሺመት ፡ ኢት ፡ ኢንቱ ፡ ኢንዶ ፡ ነብር ፡ ነብረ ፡ ሞት ፡፡

ወከንተባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚካኤል ፡ ህብስላሴ ፡ ወደሲት ፡ ወሕ ኢት ፡ ወተስፋላሴ ፡ ወልደ ፡፡ ወህብስላሴ ፡ አበ ፡ ፡ ፡ አት ፡ ፡ ህለ ፡ ም ተ፡ ወትምክኤል ፡ ወልዳ ፡ ምን ፡ ነአሸ ፡ ደሲት ፡ ትሸየመ ፡ ምኑ ፡፡ ወደሲት ፡ ምን ፡ ናይብ ፡ ክም ፡ ትሸየመ ፡ ለንጋረት ፡ ለምን ፡ ሐ አይ ፡ መጽአት ፡ ዐድ ፡ ደብሎይ ፡ ስርቀዋ ፡ ምኑ ፡ ከናይብ ፡ ንጋ ረት ፡ ብዕደት ፡ ህበዩ ፡፡ ወከንተባይ ፡ ደሲት ፡ ተክስላሴ ፡ ወነበራ ይ ፡ ወሀመጃይ ፡ ወልደ ፡፡ ወተክስላሴ ፡ ነበራይ ፡ ወሀመጃይ ፡ ወርሰም ፡፡

ተምክኤል ፡ ሁብስላሴ ፡ ወልደ ፤ ወህብስላሴ ፡ ትምክኤል ፡ ወልደ ፤ ወትምክኤል ፡ ገብሬስ ፡ ወልደ ፤ ወገብሬስ ፡ ተስፋ ፡ ሚ ከኤል ፡ ወልደ ፤ ወተስፋ ፡ ሚክኤል ፡ አፍታይ ፡ ወከምል ፡ ወየ ጊን ፡ ወገብሬስ ፡ ወሐርሾይ ፡ ወልደ ፡፡ ገብሬስ ፡ ወከምል ፡ ትወ ረሰው ፡፡ የጊን ፡ ወሐርሾይ ፡ ወአፍታይ ፡ ወርሰዎም ፡፡ ከምል ፡ ስ ሙ ፡ ገበይ ፡ ጸዐዳ ፡ ለኢት ፡ ሐባብ ፡ በጽሐት ፡ ተ ፡፡ ወከላሉ ፡ ዓጅ ፡ ዋዲ ፡ ዐለ ፡፡ ኢት ፡ ህዳይ ፡ ወድ ፡ ሐ.ሁ ፡ ግምባ ፡ ሰለባ ፡ ተፈረረ ፡ ወዐድ ፡ ሐደምበስ ፡ ሐ.ሆም ፡ ቃትል ፡ ቱ ፡ ከኢት ፡ ገ በይ ፡ ትግስው ፡ አልኩም ፡ ቤለዎም ፡፡ ወለኢስት ፡ ለወልዱ ፡ ለ እተ፡ ህዳያ፡ ተራረረ፡ አጣ፡ ወለት፡ አድሪስ፡ ወድ፡ ተስፋም ኬል፡ ተ፡ ወውሳድ፡ አድሪስ፡ ወህቱ፡ ምስል፡ እተ፡ ለህዳይ፡ ፍራራም፡ ጸንሐው፤ ከቤለ።

አፍታይ ፡ ተስፋምካኤል ፡ ወልደ ፤ ወተስፋምካኤል ፡ አፍታ ይ ፡ ወልደ ፤ ወአፍታይ ፡ ተስፋምካኤል ፡ ወብአምንት ፡ ወልጃ ም ፡ ወልደ ፡፡ ሐርሾይ ፡ ደስላሴ ፡ ወልደ ፤ ወደስላሴ ፡ መሐመድ ፡ ወልደ ፡፡ ወየጊን ፡ ደሴት ፡ ወአብስላብ ፡ ወህያው ፡ ወልደ ፤ ወደ ሴት ፡ አሚር ፡ ወቴድሮስ ፡ ወልደ ፤ ወአብስላብ ፡ ካምል ፡ ወት ምክኤል ፡ ፍክክ ፡ ወአሽሐቅ ፡ ወአዛዝ ፡ ወህዳድ ፡ ወልደ ፤ ወህ ያው ፡ ዕመር ፡ ወየጊን ፡ መሐሙድ ፡ ወአክድ ፡ ወጃውድ ፡

ሕኢት ፡ ወድ ፡ ከንቴባይ ፡ ዕቅባምኬል ፡ ቱ ፡ ወሕኢት ፡ ጨዳ ቅ ፡ ወልደ ፤ ወጨዳቅ ፡ ሕኢት ፡ ወሐፊርም ፡ ወልደ ፤ ወሐፊር ም ፡ ጉቶይ ፡ ወተስፋሙን ፡ ወልደ ፤ ወሕኢት ፡ ስረቄ ፡ ወልደ ፤ ወስረቄ ፡ ጉብር ፡ ረብ ፡ ወልደ ፤ ወጉብር ፡ ረብ ፡ ተርፍ ፡ ኢ.ሐድ ን ፡ ከተወረስ ። ወተስፋሙን ፡ ሐፊርም ፡ ወልደ ፤ ወሐፊርም ፡ ፍትክ ፡ ወህዳድ ፡ ወተስፋሙን ፡ ወልደ ፤ ጉጉይ ፡ ተክሌስ ፡ ወና ሽሕ ፡ ወብአምነት ፡ ወልደ ፤ ተክሌስ ፡ ኢክድ ፡ ወልደ ፤ ወናሽሕ ፡ መሐመድ ፡ ወልደ ፤ ወብአምነት ፡ ኢድሪስ ፡ ወልደ ። ተከፋላሴ። ወደ። ከንተባይ። ዕቅባምሴል። ቱ፤ ተከፋላሴ።
ገረ። ማርያም። ወልደ፤ ወገረ። ማርያም። ስምራ። ወስመራ። ወ
መከመር። ወልደ፤ ወስመራ። ገረ። ማርያም። ወልደ፤ ወገረ። ማ
ርያም። ስምራ። ወልደ፤ ወስምራ። ገረ። ማርያም። ወልደ፤ ወገ
ረ። ማርያም። ዕሴ። ወስመራ። ወልደ፤ ወስመራ። ጅበ፡ል። ወል
ደ፤ ወጅበ፡ል። ሕዋሽም። ወልደ፤ ወሕዋሽም። ጅበ፡ል። ወልደ፤
መስመር። ስኔዳር። ወልደ፤ ወስነዳር። አድሪስ። ወገባሽ። ወል
ደ፤ ወእድሪስ። ሳልሕ። ወበኪት። ወግዳር። ወልደ፤ ወገባሽ።

ስንዳር ፡ ወድ ፡ መስመር ፡ ቱ ፡ ወስንዳር ፡ ዐብዱ ፡ ወልደ ፤ ወ ዐብዱ ፡ አልንዴናይ ፡ ወልደ ። ገንደር ፡ ህብቴስ ፡ ወልደ ፤ ወህ ብቴስ ፡ በኪት ፡ ወሸልሸል ፡ ወልደ ።

አስምዔ፡ወድ፡ሐፌሮም፡ቀዳም፡ተ፡አስምዔ፡ባይሬይ፡
ሐ.፡ክምል፡ወልደ፤ወባይሬይ፡የጊን፡ወትምክኤል፡ወአበ.
ብ፡ወልደ፤ወትምክኤል፡አሽሐቅ፡ወልደ፤ወአሽሐቅ፡ትም
ክኤል፡ወዘርኢት፡ወትማርያም፡ወልደ፤ወትማርያም፡እሽ
ሐቅ፡ወልደ፤ወአሽሐቅ፡ትማርያም፡ወልደ።ወትማስኤል፡
ክፍል፡ወዕቅባምኬል፡ወልደ፤ወዕቅባምኬል፡ሐይምኬል፡
መንብርምኬል፡ወልደ፤ወሐይምኬል፡ህብት፡ገርጊስ፡ወዕቅ
ባምኬል፡ወልደ።ወንብርምኬል፡ህብስላሴ፡ወልደ።ወዘርኢ

የጊን፡ ወድ፡ ባይራይ፡ ለአመሰለ፡ ኢታ፡ እት፡ እዛም፡ አር ብወ፡ ረብወት፡ ለበቀል፡ የጊን፡ ወድ፡ ባይራይ፡ ሀቡኔ፡ ቤለ፡ ን ጉሥ፡ ወሐር፡ ቤት፡ አበሁ፡ እለ፡ በቀልከ፡ ሀብ፡ ኢትና፡ እግ ል፡ ኢንተዘመት፡ ቴሎ፤ ህቴ፡ ህዬ፡ አዜ፡ ለበቀል፡ ምን፡ ህ ይብ፡ ዓመታ፡ አርብዕ፡ በቀል፡ ልብለና፡ እንዶ፡ ቤለ፡ ምና፡ መለማዳ፡ ለመዘማታ፤ ልዝመት፡ ወልዝመት፤ ቤለ፡፡ ወበቀል፡ ተከልአት፡ ክም፡ ቤለም፡ ለንጉሥ፡ ዘምት፡፡ ወክም፡ ዝምት፡ ከይመቱ፡ አት፡ ጮመራት፡ አንዶ፡ ወተ፡ ደለ፡ እንሱስ፡ መን ሳዕ፡ ላቱ፡ ሕይብ፡ አበለዩ ፡፡ ወመንሳዕ፡ በዲር፡ አት፡ አደብ ር፡ ስከው፡ ወወራራት፡ ጋይስ፡ አት፡ አንተ፡ ህቶም፡ ትከረው፡፡ ከለክየም፡ ዘምተው፡ ወአንዶ፡ ልክክ፡ አበለዎ፡ ንዋየ-ም፡ በል ሰው፡ ወህቲ፡ ስከ፡ ወሐቆ፡ አለ፡ ተልበት፡ ተርፊት፡ አስክ፡ አቤ፡ መጽአ

ለዋይ። ወድ። ሰረቄ። ሽንገብ። ት። ወለዋይ። ሐሽላ። ወግ ዕዳድ። ወሙሐሪ። ወአቢብ። ወልደ፤ ወሐሽላ። ዐንደሎይ። ወል ደ፤ ወዐንደሎይ። ዓይላይ። ወገብሬስ። ወዐምዴስ። ወልደ፤ ወ ዐምዴስ። ሰለስ። ሕናስ። ሀለው። ምጉ። ወማይላይ። ወገብሬስ። ክል። ምናም። አብ። ዐዱ። ወአብ። ስሙ። ገሉ። ወገብሬስ። ተስ ፋምኬል። ወአዳ። ወቅማርያም። ወልደ፤ ወተስፋምኬል። ገብ ሬስ። ወልደ፤ ወገብሬስ። ተስፋምኬል። ወሕመድ። ወሙስመር። ወአስፈዳይ። ወልደ፤ ወተስፋምኬል። አድሪስ። ወሕሻል። ወሰ መሬ። ወልደ፤ ወትስፋምኬል። አድሪስ። ወሕሻል። ወሰ መሬ። ወልደ፤ ወቅደርስ። ከንቴባይ። ቴድሮስ። ወተክሌስ። ወ ኤሎስ። ወገላይዶስ። ወገርጊስ። ወልደ፤ ወከንቴባይ። ቴድሮስ። ከንቴባይ። በአምነት። ወልደ። ወተክሌስ። ሀብቴስ። ወይበቲት። ወልደ፤ ወሀብቴስ። ከንቴባይ። ነጋሲ። ወአዛዚ። ወልደ፤ ወይበ ቲት። በየድ። ወልደ፤ ወኤሎስ። መሐመድ። ወልደ።

ወዓይላይ ፡ ሰመሬ ፡ ልዑል ፡ ወተስፋጮን ፡ ወልደ ፤ ወተስ

ፋጮን፡ ሐሽላ፡ ወማይላይ፡ ወየጊን፡ ወልደ፤ ወሐሽላ፡ ተስፋሙን፡ መልደ፤ ወተስፋጮን፡ ሐሽላ፡ ወሐይሌስ፡ ወቴድርስ፡ ወልደ፤ ወሐሽላ፡ አይረስዕ፡ ወደርስልሕ፡ ወንታባይ፡ ወልደ፤ ወአይ ረስዕ፡ ተስፋጮን፡ ወኖር፡ ወልደ፤ ወተስፋጮን፡ ፍክክ፡ ወልደ።

ግዕዳድ ፡ ወድ ፡ ለዋይ ፡ መን ፡ ነቅሙ ፡ ወስብሐላብ ፡ ወል ደ፤ ወስብሐላብ ፡ ተስፋ ፡ ልዑል ፡ ወልዴ፤ ወተስፋ ፡ ልዑል ፡ ሀዬ ፡ በላ ፡ ወጀሃድ ፡ ወልደ ። በላ ፡ ትጃር ፡ ወትራጅ ፡ ወልደ፤ ወትራጅ ፡ በላ ፡ ወልደ፤ ወበላ ፡ ዕቴል ፡ ወልደ፤ ወዕቴል ፡ ትራጅ ፡ ወልደ፤ ወትራጅ ፡ ዕቴል ፡ ወልደ፤ ወዕቴል ፡ ትራጅ ፡ ወልደ ።

አበዛ ፡ አገነጊ ፡ ህብስላሴ ፡ ወልደ ፤ ወህብስላሴ ፡ ዥም ፡ አበ ዛ ፡ ወልደ ፤ ወሹም ፡ አበዛ ፡ ደርሙ ሽ ፡ ወልደ ፤ ወደርሙ ሽ ፡ መቃ ፡ አገነጊ ፡ ወልደ ፤ ወሙቃ ፡ አገነጊ ፡ አቶ ፡ ወየጊን ፡ ወረ ይአ. ፡ ወሹም ፡ አበዛ ፡ ወገናድ ፡ ወሐይሴስ ፡ ወልደ ፡፡ አቶ ፡ ዘጣ ተ ፡ ወልደ ፤ ወዝጣት ፡ ሽንጉል ፡ ወዘርኢት ፡ ወህብስላሴ ፡ ወጸ ብር ፡ ወልደ ፤ ወሽንጉል ፡ ሐመድ ፡ ወልደ ፤ ወሕመድ ፡ ሽንጉል ል ፡ ዕቅቤስ ፡ ወድ ፡ ብሌስ ፡ ወልደ ፡፡ ወሽንጉል ፡ ባይራይ ፡ ወ አቶ ፡ ወልደ ፡፡ ወባይራይ ፡ ማይራይ ፡ ወነበራይ ፡ ወልደ ፤ ወጣ ይራይ ፡ ጀሚል ፡ ወዘጣት ፡ ወገቢል ፡ ወልደ ፤ ወጀሚል ፡ አስ ፈዳይ ፡ ወስልጣን ፡ ወዘጣት ፡ ወልደ ፤ ወስልጣን ፡ ዐብደል ፡ ሺ ከ ፡ ወሕመድ ፡ ወኤፍሬም ፡ ወልደ ፡፡

በሃይማኖት ፡ ወደ ፡ አብርሂ ፡ ቱ ፤ አብርሂ ፡ ቀይሕ ፡ ወልደ ፤ ወአብርሂ ፡ ቀይሕ ፡ አልመዳይ ፡ ወልደ ፤ ወልመዳይ ፡ ህብተን ፡ ወልደ ፤ ወህብተን ፡ በሃይማኖት ፡ ወልደ ፤ ወበሃይማኖት ፡ አል መዳይ ፡ ወልደ ፤ ወአልመዳይ ፡ ህብተን ፡ ወልደ ።

ህብተን ፡ ወደ ፡ አልመዳይ ፡ ለወደያ ፤ ክልኤ ፡ መንሳፅ ፡ ሕ ድ፡ እት፡ ልቀትላ፡ ወሕድ፡ እት፡ ልሀምታ፡ ለሐው፡ ትዘመትት፡ ከእት ፡ ከንተባይ ፡ ክርኢት ፡ ኢቲት ፡፡ ወክም ፡ ኢቲት ፡ እብ ፡ ለ አሰራ ፡ እት ፡ ልጠርባባ ፡ እት ፡ ከንቴባይ ፡ ዘርኢት ፡ ላሊ ፡ መጽ አዩ ፡፡ ህቱ ፡ ህዬ ፤ እባል ፡ ሚ ፡ መጽአከ ፤ ቤሎ ፡፡ ምንመ ፡ እመይ ት፡ እት፡ ጣላታት፡ ኖሼ፡ ተ፡ አቤ፡ ከአግል፡ ትቅተለኔ፡ መ ጽአካከ ፤ ቤሎ ። ወእት ፡ ቤት ፡ እንዶ ፡ ሐብወበዩ ፡ እባል ፡ ቤ ት ፡ አበው ፡ ዕንድር ፡ እንዶ ፡ አተገበጠ ፡ አከበያ ፡ ከቤሎም ፤ እ ግል ፡ በዐል ፡ እለ ፡ አሐ ፡ ደርባ ፡ መጽአ ፡ ምን ፡ *ገብ*እ ፡ *ንቅተ* ው ፡ ማ ፡ ንሳርሐ ፡፡ ቤት ፡ አበው ፡ ህዬ ፡ ንሳርሐ ፡ <del>ቴ</del>ሎ ፡ ከህት ፡ ሀዬ፤ እብ። ብራቁ። ሚ። እንድአ፤ ቤለ። ከእብ። አሐሁ። ንድአዩ። ህቱ ፡ ሀዬ ፡ አብ ፡ አሐሁ ፡ እት ፡ ዐዳ ፡ ክም ፡ አተ ፡ እግል ፡ ከን ቲበይ ፡ ዕቅበ ፡ ሚካኤል ፡ ምን ፡ ኖሎ ፡ እንዶ ፡ ሐሰ ፡ ወደሐን ፡ እንዶ ፡ ሐዘ ፤ ከንተበይ ፡ ሀርኢት ፡ አና ፡ ወከንተበይ ፡ ዕቅበ ፡ ማክኤል ፡ እንዶ ፡ ትረኤና ፡ ክልኤ ፡ ሀይንት ፡ እብ ፡ ደሐን ፡ ኃ ትማስየን ፡ ወፈቲኮ ፡ ቤለ ፤ ቤሎ ። ከንቲባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚካኤ ል፡ሀዬ፤እብ፡ኢማን፡ከንተባይ፡ሀርኢት፡ቤሌከ፡ተ፡ኢ ለ፤ ቤሎ ፡ ወህቱ ፤ ቤሴኔ ፡ ተ ፤ ቤሎ ። ወሐቆሃ ፡ ሀዬ ፡ ካም ፡ ለ - እት ፡ እዩዱ ፡ እት ፡ ከንቴባይ ፡ ዘርኢት ፡ አቅበለ ፡ ከምን ፡ ኖ ከ፡ከንቴባይ፡ዕቅባ፡ሚካኤል፤ ቤሎ። ወእለ፡ክም፡ቤሎ፡ አቅበለ ፡ ሀዬ ፡ ከአባል ፡ ከንቴበይ ፡ ዕቅበ ፡ ሚካኤል ፡ ክምሰል ሃ፡ ቤሎ፡ ወክሎም፡ ምስል፡ እት፡ ሽክት፡ ኢትማጽኢዮም፡ ወ ሐር ፡ ፍንጌ ፡ ክሎም ፡ እት ፡ ለሖጻት ፡ ትከረ ፡ ወህቶም ፡ እት ፡ ከልአት ፡ ግንራሪብ ፡ ለመሐዝ ፡ በጥረው ፤ ወሀቱ ፡ ቤሎም ፤ አ ና ፡ ከንቴባይ ፡ ዘርኢት ፡ ኢቤሴኔ ፡ ወከንቴባይ ፡ ዕቅባ ፡ ሚካ ኤል ፡ ምን ፡ ኖሼ ፡ ኢመኔ ፡ ዐልኮ ፤ ንድም ፡ ዮም ፡ ሕደ ፡ ለሐሶ ፡ ምን ፡ ለምዕል ፡ ምዕል ፡ ሞተ ፡ ወትዘመተ ፡ ዎክ ፡ ዮም ፡ ትደ ሐና ፡ ቤሎም ። ወከሎም ፡ ቀብል ፡ ሕደ ፡ ተስሐቀው ፡ ኢቱ ፡ ወትዓረው ፡ ከዝሆታት ፡ ትናስአው ፡ ምን ፡ ሕደ ።

መምን ፡ ፌራፅ ፡ ዳሞታይ ፡ ምርካብ ፡ ወድ ፡ በልዋይ ፡ ሀለ ፡ ወወልዱ ፡ መንደር ።

መንሳዕ፡ምን፡በዲርም፡ክስታን፡ቶም ፡፡ ወቤት፡ ክስታ ን፡ አት፡ ሀይገት፡ ወአት፡ ገለብ፡ ወአት፡ ላበ፡ ዐለያ፡ አ ሎም፡ ቤት፡ ማርያም፡ ለትትበሀል ፡፡ ወደገጊ፡ ሀይገት፡ ወገለ ብ፡ ተን፡

ወለቀዳም ፡ ቀሽ ፡ ለስሙ ፡ ለንአምር ፡ ቀሽ ፡ ብሴናይ ፡ ልት በሀል ፡ ወጀዱ ፡ ምን ፡ ከበሳ ፡ ቱ ፡ ልብሎ ፡፡

ቀሽ ፡ ገለብ ፡ ኢሊርሔ ፡ እግል ፡ ለሞተ ፡ ሐጽብ ፡ ወእንዶ ፡ ቀርእ ፡ ለጁስት ፡ ኢት ፡ ለግናዘት ፡ ከሬ ፡ ወሐራር ፡ እንዶ ፡ ነስ አ ፡ ቀደም ፡ ለግናዘት ፡ ገይስ ፡ ኢስክ ፡ ለሕፍረት ፡፡ ወወአት ፡ ለ ርጋዙ ፡ ህቱ ፡ ሐርዳ ፡ ወኢብ ፡ ረአሳ ፡ ወመአሳ ፡ ዕድያ ፡፡ ወም ን ፡ ክል ፡ ወኢት ፡ ኢት ፡ ለሞተ ፡ ለትትሐረድ ፡ ለበክ ፡ ነስአ ፡፡ ወምን ፡ ወኢት ፡ ለአርብዐ ፡ በቅሮት ፡ ወሽኬራ ፡ ወኢዴ ፡ ነስአ ፡፡

ወበዓል ፡ ተምቀት ፡ ለታበት ፡ አብ ፡ ጁስት ፡ ግልብብት ፡ አ ት ፡ ደምቀቱ ፡ አንዶ ፡ ወደ ፡ አት ፡ ምዕጥን ፡ ወርድባ ፡ ወርድ ፡ ኩሉ ፤ አግዚአ ፡ መሐረና ፡ ክርስቶስ ፤ አት ፡ ልብል ፡ ተልዮ ፡፡ ቀሽና ፡ ቃርሕ ፡ ኢካን ፡ ወእግልና ፡ ኢላቀርሕ ፡ ወቅዳስ ፡ ቅርባን ፡ ኢንአምር ። ቀሽና ፡ እለ ፡ ወዴ ፡ አልና ፡ አለቡ ። በል ወና ፡ ሌጠ ፡ ዴኢካን ።

ወበዓላትና ፡ ክልኤ ፡ ሰንብት ፡ ተን ፡ ምን ፡ በዲር ፡ ኢንሐር ስን ፡ ወኢንሀርመን ፡ ወፅጨይ ፡ ጥሉል ፡ ኢንኢቲበን ፡ ወእክል ፡ ኢ.እንበትክበን ፡፡

መንሳዕ ፡ ርሕም ፡ አረቢ ፡ ዘምት ፡ ነብረ ፡ ዴዲኮን ፡ ልዘመ ት ፡ ኢንብረ ፡፡ ወሐድ ፡ ጀዋረቱ ፡ ርሕም ፡ አረቢ ፡ ቅሮራ ፡ ዘም ተ፡ ወቅሮራ፡ ክም፡ ዘምተ፡ ንቢለት፡ ሚከል፡ ለልቡላ፡ ረድአ ቶ ፡፡ ወመንሳዕ ፡ እብ ፡ ለአረያ ፡ ሳፍረት ፡ እት ፡ እንታ ፡ ለሚካል ፡ ልቡላ ፡ ለረድኢት ፡ ሀዬ ፡ እት ፡ ለቀብላ ፡ ትመዬት ፡ ወምን ፡ ተ ሃጀከው ፡ ለረድኢት ፡ ኖስኖሳ ፡ እባል ፡ ዎሮት ፡ ምኖም ፡ ዓጠጠ ዎ፤ ኢት ፡ አማን ፡ ትቤ ፡ ምን ፡ ንብኢ ፡ አባል ፡ መንሳዕ ፡ ሕና ፡ ንትዐወት ፡ ዷበ ፡ ከአብ ፡ ንዋይና ፡ ንቀብል ፡፡ ወእት ፡ ፍናን ፡ ት ቤ ፡ ምን ፡ ንብእ ፡ መንሳዕ ፡ ትትዐወት ፡ ዲብና ፡ ከእብ ፡ አረ ያ፣ ትኢተ ። ኢት ፣ ጣይዐት ፣ ኢሲትከ ፣ ሚን፣ ተአምር ፤ ቤለዎ ። ህቱ ፡ ሀዬ ፤ ሐድ ፡ ጣይዕት ፡ አሲቼ ፡ ምን ፡ ገበይ ፡ ክም ፡ መ ጽአክ ፡ ክልኤ ፡ አዴዬ ፡ ወክልኤ ፡ አግርዬ ፡ ተትሐጽበኔ ፡ ወእ ማል። አብረድ። ወእማል። አጽንብ። ለጠዐመት። ተሀይበኔ። ወ ሐድ ፡ ጣይወታ ፡ እንዶ ፡ እቼ ፡ ትገሀፊት ፡ እት ፡ ሕቅፍዬ ፡ አክ **ረረት ፡ ወለንብራ ፡ ክም ፡ ፊቅዴት ፡ ቶህ ፡ ልትረስውኔ ፡ ትረስ**ወ ኮከ ፡ ቱ ፡ ተቤ ፡ ከቀንጹተ ፡ ከለንብራ ፡ አግል ፡ ተንዋዋ ፡ ክም ፡ ቀንጸት ፡ ሀይ ፡ ኤሕ ፡ ልሕደጉኔ ፡ ሐደኮከ ፡ ቱ ፡ ልሕደጉኔ ፡ ት

ብል ፤ ቤሎም ። ወራጅር ፡ ምድር ፡ ክም ፡ ጸብሐ ፡ ሚካል ፡ ተዕ ወተት ፡ ከአብ ፡ አረዮም ፡ አቅበለት ፡ ወመንሳዕ ፡ ተሰበረት ።

ወሳድ ፡ መሐሪ ፡ ምስል ፡ ኢት ፡ ኢንቶም ፡ ስሑል ፡ ምን ፡ ከ በሳ ፡ ትከረ ፡ ወእት ፡ ልትከሬ ፡ ንብሩ ፡ ንበና ፡ ክም ፡ በጽሐ ፡ እ ሊ፡ ግምሕ፡ ክል፡ ቤት፡ ሕበነተ፡ ልልክፍ፡ ኢቱ፡ ቤለ፡ ወም ን ፡ ላከፈው ፡ ኢተ ፡ ድፍን ፡ ኢብ ፡ ኢበን ፡ ኢበለዎ ፡፡ ወመንሰዕ ፡ ሸርዕ ፣ ሸርዐት ፣ ሕፃል ፣ ትሽፈፍ ፣ ሕቱ ፣ ወእት ፣ ሸርዕ ፡ መጋብ ፣ ለዋይ ፡ ትሰበረ ፡ እቱ ፡ ወለምድር ፡ አባ ፡ መሰባር ፡ ትሰመ ፡፡ ወ እብ ፡ ፊድራ ፡ ለንጉሥ ፡ ወረ ፡ ወ*መንሳዕ* ፡ እት ፡ ለሸር*ዕ* ፡ ለእ ሉ ፡ ሸርዐት ፡ ጸንሐቶ ፡ ወሰለስ ፡ ምዕል ፡ ትፕሬፌት ፡ ምስሉ ፡፡ ወከራሉ ስሑል፡ ጽዋራ፡ ከናት፡ ወግራኤ፡ ወገንደላ፡ ወገሌ፡ ሐድ ፡ መናዳቅ ፡ ራቲሲ ፡ ስልተበሀል ፡ ዐለ ፡ ወመንሳዕ ፡ ጽዋ ራ፡ አሰይፍ፡ ወከወኒ፡ ወአግሎብ፡ ዐለ። ወሰለስ፡ ለምዕል፡ ሕ ድ ፡ ክም ፡ አብዴት ፡ ስሑል ፡ ተሐለለ ፡ ከነቅለ ፡ ምና ፡ ወለባ ምእ፡ለእት፡ልወርር፡እብን፡እናስ፡ለከረ፡እቱ፡ክል፡ዎሮ፡ አበነቱ ፡ ልንሳእ ፡ ምኑ ፡ ቤለ ፡ ከራዩሁ ፡ አግል ፡ ል ጋንሕ ፡፡ ወክ ል፡ ቤት፡ አበነቱ፡ ክም፡ ረፍወ፡ ለሰብሎ፡ በደ፡ እት፡ ረአሱ፡ ለግምሉ ፡ ተርፈ ፡ ወምን ፡ ለፈግረ ፡ ዕልብ ፡ ለሞተ ፡ በዝሐ ፡ ወ ሐቆ፡ አለ፡ መንሳዕ፡ ንፍሳ፡ በሐተት ።

ዓይላይ ፡ ወድ ፡ ዐንዴሎይ ፡ ሽዕብ ፡ ሰብከ ፡ ምስል ፡ አርብዐ ት ፡ ውላዱ ፡ ወአስማይ ፡ ለውላዱ ፡ ረድኢ ፡ ወዕቅቤስ ፡ ወአሚ ር ፡ ወሐሽላ ፡፡ ወሐር ፡ ከራይ ፡ ዘምተቶ ፡ ወክም ፡ ዘምተቶ ፡ ኢ ግል ፡ ውላዱ ፡ ቤሎም ፤ አስከ ፡ ሽከናና ፡ ትከይድ ፡ ኢትግንሕ ዋ ፡ ወኢትርቀቆ ፤ ብሎም ፡ ወለሐወጅበ ፡ ኢብ ፡ ሽብሕ ፡ ወ እብ ፡ ዕብ ፡ ለዕንታቱ ፡ ምን ፡ ትደብአ ፡ እብ ፡ ጽምብል ፡ ረአሱ ፡ ለወል ፤ አሶሮ ፣ አልዬ ፤ ቤለ ፣ ወክራቤ ፣ ክም ፣ ፖአንት ፣ እንዶ ፣ ሐርጠ ፡ ወብላዩ ፡ እንዶ ፡ ሐድን ፡ ትጠለቀ ፡ እታ ፡ ወወልዳ ፡ አሚር ፡ እብ ፡ ሰይፍ ፡ እናስ ፡ ቀትለ ፡ ወሐሸላ ፡ ለክናቱ ፡ እንዳ ይ ፡ ደርብያ ፡ ጸብጣ ፡ እት ፡ እንተ፡ ፡ ቀትልበ ፡ ወለ ፡ ከለአይሁ ፡ እብ ፡ ለደም ፡ እት ፡ ለቀጻ-ር ፡ ለጥ**አት ፡ ወ**ዕቅቤስ ፡ ወረድኢ ፡ ክም ፡ ፈርፈርም ፡ ቀትለው ፡፡ ወመንለ**ዕ ፡ እት ፣ ት**ረድእ ፡ ክም ፡ መጽአት ፡ ዓይላይ ፡ አብ ፡ ውላዱ ፡ ዕውት ፡ ጸንሐዮም ፡ ወለከ ናት ፡ ሐሽላ ፡ ቀጺራ ፡ እት ፡ እዴሁ ፡ ለዮአት ፡ ወሔሳስ ፡ እት ፡ **ጢሾ ፡ እንዶ ፡ ወደው ፡ ለ**ጠምዕዋ ፡ እሉ ፡ ዐለው ፡ ወፀታ ፡ ኢ ቤት ። ከቤት ፡ አበው ፡ አብ ፡ ረድኢት ፡ ለመጽአት ፡ አባል ፡ ዓ ይላይ ፡ ቴሎ፲ ውላደት ፡ ቅታል ፡ አዪ ፡ ምኖም ፡ በዝሕ ፲ ቤለዎ ፡ ህቱ፡ ሀዬ፤ ውላጀ፡ ክሎመ፡ ልትጻንሞ፡ ዐለው፤ ቤሎም ፡፡ ኢ ከን ፡ ዎሮ ፡ ዎሮ ፡ ቤለዎ ፤ ህቱ ፡ ህዬ ፡ እት ፡ ኃይ ፡ ቀልብ ፡ እን ዶ፡ ንስ፤ ለቅታል፡ ሐሸላ፡ ኢት፡ ልበብሕ፡ ለንይ፡ በፊዷብ፡ በ ና ፡ ተ ፤ ቤለ ። ወህቱ ፡ ዎሮ ፡ እናስ ፡ ቃትል ፡ ቱ ። ወሐሽላ ፡ ለ እይሁ ፡ እብ ፡ ለደም ፡ እት ፡ ለቀጺር ፡ ይብስት ፡ እት ፡ እንታ ፤ ድ የማ፤ ቤለ። ከአብ። ለንድር። ለአዴሁ። ምን። ለቀጺር። ተበረረ ት ። ወከራዩ ፡ እንዶ ፡ አብደው ፡ እብ ፡ ዐዶም ፡ ተርፈው ።

ሕዝዝ፡ ወሐሰማ፡ ውሳድ፡ ህብቴስ፡ ቶም፡ ወምድሮም፡ ሐ ባብ። ወሐሰማ፡ ሕዝዝ፡ ሐ-ሁ፡ ሕንዶ፡ ቀትለ፡ ሕት፡ ለዐሴ፡ ህ ይገት፡ ሬ.ግረ፡ ወዓይላይ፡ ወበላ፡ መሳሂቱ፡ ዐለው፡ ወአሐሁ፡ ሕግል፡ ለብልዕ፡ ሮራ፡ ሰለባ፡ ዔረ፡ ወዓይላይ፡ ወበላ፡ ሕግ ል፡ ኢልትዘመት፡ ሕብ፡ ተርታራ፡ ዐቁበ፡ ዐለወ። ወሰብ፡ ሰን ሒት ፡ አግል ፡ ሐስማ ፡ ትግመቶ ፡ መጽአት ፡ ወዓይላይ ፤ አስክ ፡
ከከናና ፡ ከይዶ ፡ አዘም ፡ ምናም ፤ ቤለ ፡ ወክም ፡ ሽክንሆም ፡
ከደው ፡ ቀንጸው ፡ አቶም ፡ ወክም ፡ ትስበረው ፤ አናስ ፡ ቅትሎ ፡
ምናም ፡ ለዘማቴ ፡ አግል ፡ ኢልትበረው ፤ ቤለ ፡፡ ወሐር ፡ ለተላ
ይ ፡ ለአሐ ፡ ክስኢት ፡ ኢንዶ ፡ ዐለት ፡ ክም ፡ ዔረት ፡ ወለወአቱ ፡
ምን ፡ ቀዝረት ፡ አሉ ፤ ረብቶ ፡ ፌድርመ ፡ ወደግመቶ ፤ ቤለ ፡፡ ከሐ
ቆሃ ፡ ሐሰማ ፡ ሀዬ ፡ ሕላየት ፡ ሐለ ፤

እኪት : ተ : ምት : ሰለባ : ካሩ : እትከ : አበናት :: ሥኔት : ተ : ምት : ሉፍ : ሐሬን : 7ሰብ : ሰ7ሳ : ወ7ራት :: ኢፌዴ : ዕዳደ : ወ≿ውዲል : እት : ኤማት ::

ፌጅር : ምድር : ምን : ጸብሕ : ዐድ : ሀ<del>ሩ</del>ሶ : ዎ : ውሳድ ::

ከአንዶ፡ አለ፡ ሐለ፡ አተ፡ ዐዓ፡ አቀበለ ፡፡ ወኢት፡ ዐዓ፡ ክም፡ አቀበለ፡ ለወድ፡ ለሑሁ፡ ለአሉ፡ ቀተለ፡ ሽዩም፡ አንሐዩ፡ ወአሥናይ፡ ዴሐን፡ መጽአከ፡ ቤሎ፡ ከትከበተዩ፡ መመምበር፡ ከረ፡ አሉ ፡፡ ገድም፡ አበዬ፡ ልሕክም፡ ወልፍረድ፡ ሀቱ፡ ቱ፡ ኢ
ከን፡ ዐበ. ፤ ቤለ ፡፡ ወለክልአት፡ አግብሩ፡ ሀዬ፡ አግል፡ በሐር፡ ነጋሲ ፤ ኢዛገ፡ አብዴክሁ፡ ናው፡ድ፤ ቤለዎ፡ ከአጠዕለዎ ፡፡ ሀቱ፡ ሀዬ፡ አላት ፡፡ ለተበራክው፡ ናው፡ድ፤ ቤለዎ፡ ከአጠዕለዎ ፡፡ ሀቱ፡ ሀዬ ፤ አና፡ ኢአብዴክዎ፡ ቱ፡ አስክ፡ ልትጠለም፡ አልዬ፡ አሬግ ዖ፡ ሀልክ፡ ዴኢክን፤ ቤሎም ፡፡ ከአግል፡ ለዎሮ፤ አግል፡ ሑከ፡ ሽመት፡ አው፡ደክ፡ በሎ፡ ከአቼ፡ ስበከ፡ አና፡ ሀዬ፡ አት፡ አበ፡ ዬ፡ ሐሰጣ፡ ሕለፎ፡ ሀቱ፡ ኢ.ከን፡ ዐቤኔ፡ አብለኩም፤ ቤሎም፡፡ ወትሳበከው፡ ከመጽአዎ፡፡ ለዎሮ፤ ሽመት፡ አው፡ድ፡ ሽመቼ፡

ውድ፡ ሀዬ፤ አላዲ፡ አቡዬ፡ ሐስማ፡ ልፈርጋ፤ ቤሎም። ወአ ተ፡ሐሰማ፡ ከም፡ ሪስው፤ አውድ፡ ልተፈዴ፡ ወእውድ፡ ል ፍዴ፤ ቤሎም። ወለውቀት፡ ለተብር፤ ሐቆ፡ አለ፡ ትቤ፡ አንተ መ፡ አውድ፡ አንተ፡ ፍዴ፤ ቤለ፡ ከአብ፡ ምን፡ ረሐር፡ ከናት፡ ወደ፡ አቱ። ሀቱ፡ ሀዬ፡ ከም፡ ተረገዘ፡ አብ፡ ተሓቲት፡ ምን፡ ሐዘያ፡ ተወቀለት፡ ምን፡ ወአብ፡ ለዐሊት፡ ምን፡ ሐዘያ፡ ትደ ሀረት፡ ምን። አላ፡ ተ፡ አዜ፡ አብ፡ መሰል፡ ከም፡ ከናት፡ ሐ ሰማ፡ ለትትበሀል። ወከም፡ አሉ፡ ቀትለው፡ ንዋዩ፡ ዘምተው፡። ከለአናስ፡ ለአሉ፡ ቀትለ፡ ሕላየት፡ ሐለ፤

> ሕቡ፦ : ሐሰማ : ልቡ : ፖዝፍ : ምን : ከብደት :: ሕዛዝ : ቃተል : ሕተ : ሕና : ወኢተከሬኮ : ምን : ሀይገት :: ሕት : ረኢሳ : ወዐቀብኮ : ሳሲ : ሕስክ : ኢት : ሀርገት ::

ተስፋጮን፡ ወድ፡ ዓይላይ፡ ምን፡ ገጽ፡ ገምሮት፡ ጋቫይ፡ ሕ ተ፡ እንተ፡ እተ፡ ክርምብራ፡ መጽሉ ፡፡ ወመልገመት፡ ወለት፡ ለዋይ፡ እተ፡ ለዐዶም፡ ጸብሕ፡ እተ፡ እንቱ፤ አመናይ፡ ይሐን፡ መጽአከ፤ ቴሎ፤ ወህታ፡ ዕርቅት፡ ጸንሐቶ፡ ህቱ፡ ህሎ፤ አፎ፡ ዐረቂ፡ መልገመት፡ አፎ፡ አልበላትኪ፡ ሳአንው፡ ሐውኪ፤ ቤ ለ ፡፡ ህታ፡ ሀሎ፤ ወንዩኔ፡ ከዐረቆ፡ ዕሉም፤ ቴሎ ፡፡ ህቱ፡ ሀሎ፡ ብላይ፡ ከማኒ፡ እንዶ፡ ነስአ፡ ምን፡ ዎሮ፡ ዐኸከራይ፡ እት፡ ለ ዐድ፡ ለጸንሐ፡ አልበለያ ፡፡ ወለዐድ፡ ዐዩና፡ ጸንሐው፡ አግል፡ ልዝመቶ ፡፡ ወለመዐይናይ፡ እግል፡ ለዘምተት፡ ቤሎም፤ ተለፋ ጮን፡ ህለ፡ ከአፎ፡ ሂደዮ፡ ህዶም፡ ሀሎ፤ እናስ፡ ቱ፡ እናስ፡ እንከሬ፡ እቱ፤ ቤለዎ፡፡ ወሐር፤ መን፡ እለ፡ ዋከቱ፣ ነስአ፡ ከእት፡ ረሕስ ፡ ለንዩ ፡ ለጨምረ ፡ ከለልትቃተሎ ፤ ምን ፡ ቤለው ፡ ምር
ተ ፤ አና ፡ እንስአ ፤ ቤለ ፡ ከኢት ፡ ረሕስ ፡ ለንዩ ፡ ጨምረያ ። ወ
ሐር ፡ ወክድ ፡ ለወራር ፤ አርኤኔ ፡ ቱ ፡ ኢአምሮ ፤ ቤሎም ።
ወክምሰል ፡ ወራር ፡ ተምበለው ፡ ቤለ ፡ ኢት ፡ ለትሳቅር ፡ ትክበተ
ዮም ፤ ወሎሀይ ፡ ቱ ፡ ለኢናስ ፤ ቤለም ፡ ከሐበረም ፡ ኢግል ፡ ለዋ
ከቱ ፡ ናስአ ፡ ከኢት ፡ ኤድ ፡ ጠርቀው ፡ ወተስፋጮን ፡ ኢግል ፡ ለ
ከናት ፡ ኢብ ፡ ኢዴ ፡ ለማኑ ፡ ኢንዶ ፡ ኢት ረኢዩ ፡ ተ ፡ ኢት ፡ ለኢ
ዴ ፡ ገለበ ፡ አዶረያ ፡ ከኢት ፡ ስምጡ ፡ ለባቂ ፡ ረግዘዩ ። ከክም ፡
ትረገዘ ፡ ለኢናስ ፤ ከልአት ፡ ቱ ፡ ዴይ ፡ ትብሎኔ ፡ ምር ፡ ቱ ፡ ቴሎኔ ፡
ከአብቄኩኔ ፡ ሕዝና ፤ ቤሎም ፡ ከሞተ ። ወተስፋጮን ፡ ኢብ ፡ ዐ
ዱ ፡ ተርሪ ፡ ወከራዩ ፡ ማይት ፡ ወላከ ፡ ገኢት ። ወሙልገመት ፡
አላየት ፡ ሐሴት ፤

ሰብ : መወጥዕ : ኢደይ : ክኢና : ጠቅዕ :: ክራ : ኢሴም : መዋዲታ : 7ሩም ::

ምን ፡ አፍለግና ፡ ከልኤ ፡ ወአት ፡ ክዩስ ፡ ወለባብ ፡ ለልትበ
ሀላ ፡ አንዶ ፡ ትስረቀያ ፡ አት ፡ መንሳዕ ፡ አተያ ። ወረድኢተን ፡
ደርበን ፡ መጽአት ፡ ወመንሳዕ ፡ ከልአተን ። አፍለግና ፡ ሀዬ ፡ ከ
ም ፡ ከልአዎምተን ፡ አት ፡ ዐዶም ፡ አንዶ ፡ አቅበለው ፡ ከወራር ፡
አንዶ ፡ ገአው ፡ መንሳዕ ፡ ዘምተው ። ወመንሳዕ ፡ አት ፡ ተሀርብ ፡
ፋራቂ ፡ ለልትበሀል ፡ በአት ፡ ወአታ ፡ ዐሬትበ ። ከመንሳዕ ፡ ክ
ም ፡ ተዐሬት ፡ ንዋያ ፡ ወአንሳ ፡ ወው ላና ፡ ግርሃ ፡ አንዶ ፡ ወዴ
ት ፡ ጸንሐቶም ። ከመንሳዕ ፡ ምን ፡ ለዐል ፡ ጣይ ፡ ወለከራዪ ፡
ምን ፡ ተሐት ፡ ጣይ ፡ ት ጋብአው ። ወአት ፡ ሕድ ፡ ክም ፡ ቀንጸ
ው ፡ አልጌነት ፡ ዐባይ ፡ ፍንጌ ፡ ክሎም ፡ ዐለት ። ወእለ ፡ በዐል

ና ፡ አንዶ ፡ ነቅነቀያ ፡ እት ፡ ለከራዪ ፡ አፍለግዓ ፡ ወድቀት ፡ ሐ ድ፣ አርብወ፣ እናስ፣ እት፣ ለንቡእ ። ወሐቆሃ፣ ከራዪ፣ አፍለ ግጻ ፡ ትዕበረት ። ወክም ፡ ትዕበረት *፡ መንሳዕ ፡ ቀን*ጻት ፡ ዲባ ፡ ከሀች ፡ ተላ ። ወከራዪ ፡ አፍለማዳ ፡ እት ፡ ትስኬ ፡ ረአለ ፡ እት ፡ ሰረብት ፡ ፈግረት ። ወመንሳዕ ፡ አት ፡ ተሀልጃም ፡ ደርበም ፡ ፊ ግረት ። ከመንሳዕ ፡ ለከራዩ ፡ ዕባይ ፡ ኢት ፡ ትዳንን ፡ አርብዕ ፡ ኢ ናስ ፡ ምን ፡ ለከራዪ ፡ አፍለጣዓ ፡ ምን ፡ ለገበይ ፡ እንዶ ፡ አወለ ጠው ፡ ትደበው ፡፡ ወመንሳፅ ፡ ለከራዪ ፡ ለብዝሕት ፡ ኢት ፡ ትዳን ን ፡ ሐልፈቶም ። ወህቶም ፡ መንሳዕ ፡ ለከራዩ ፡ ለብግሕት ፡ ኢት ፡ ትዳንን ፡ ክም ፡ ሐልፊቶም ፡ ዕዶም ፡ ኢተው ፡ ወምን ፡ ለከራዪ ፡ ለእባል ፡ ትዝመት ፡ ለመጽአት ፡ አሎም ፡ አርብዐ ፡ ሴጠ ፡ ነባል ው ፡ ምና ፡፡ ወለከራዪ ፡ ለብዝሕት ፡ መንሳዕ ፡ ደርባ ፡ እት ፡ እን ታ፡ ወእት፡ ትዳንና፡ ላበ፡ ትክሬትበ። ወእት፡ ላበ፡ ለብዙሕ፡ ምን ፡ ለከራዩ ፡ ወሹማ ፡ ጸንሐው ፡ ወመንሳዕ ፡ ለእት ፡ ልዳገና ም ፡ መጽአው በም ፡ ወለአት ፡ ምዕጥን ፡ ላባ ፡ ለጸንሐው ፡ ክሎ ም፡ እታ፡ ከለስቶም ። ወምዕዋን፡ ላባ፡ ውጤዝ፡ ደም፡ አው፡ ሐዘ ። ከምን ፣ ለምዕል ፣ ለሃ ፣ አስክ ፣ ዮም ፣ ጸልዕ ፣ ለቡ ፣ ኢ.ከ ይና ፡ ወማያ ፡ ኢስቴ ፡ ወኢልትሐአበ ፡ ወኢልትንተንቡ ፡ እግ ል፡ ኢልእኬ፡ እቱ፡ ወኢልርስስ ። ማዩ፡ እግል፡ በዐል፡ ጸል ዕ፡ መስመም ፡ ገአ ፡ ከተሰርዕ ፡፡

መንሳዕ፡ አብ፡ ድጌሃ፡ ሽዕብ፡ ተሰብክ፡ ወለተ፡ ከምኑ፡ አ ምጻራት፡ ቀላቅላ፡ ለቱ፡ ተሐርስ፡ ወለተ ፡፡ ከሐሊበ፡ አርባዕ፡ ምዕል፡ ሌጠ፡ ሐሩሳ፡ ወለው ፡፡ ጅምዐት፡ በዓላ፡ ወስምበት፡ ንኢሽ፡ ወስምበት፡ ዐባይ፡ ስንብት፡ ተን፡፡ ከሐረስቶታ፡ አርባ

ዕ ፡ ምዕል ፡ እንዶ ፡ ሐርስ ፡ ከለአብዕረቶም ፡ ኩሉ ፡ ለዕለስ ፡ ም ዕል። ለአለን። ኢሐርሶ። አት። ሺቦዲን። ለልትበሀል። ደብ ር፡ ጽኑዕ፡ ቱ፡ ወንበዩ፡ ሐቴ፡ ተ፡ እቱ፡ ለፌጉር፤ ከዑዶም፡ እ ት፡ ለብእታ፡ ወይሮ፡ ምኑ። ከራይ፡ አለቡ፡ ወከራዪ። እት፡ ለደብሩ ፡ ለእቱ ፡ ወድዎ ፡ እት ፡ ልበልዕ ፡ ጸንሐም ። ከሰምበት ፡ ዐባይ ፡ ሕብ ፡ ዲረት ፡ መጽአዎ ፡ ወእንዶ ፡ ከረዎ ፡ አርበ**ስ ፡ ለም** ዕሎም ፡ ሐርስ ፡ ወእለ ፡ ምዕል ፡ እለ ፡ ክም ፡ በዳሮም ፡ ኢት ፡ ለ ደብሩ ፡ እንዶ ፡ አፍገረዎ ፡ ዔረው ፡ ምኑ ፡ ወእንዶ ፡ ሐደገዎ ፡ ክም ፡ ጌሰው ፡ ሹልካ ፡ ለልትበሀል ፡ ወድ ፡ አረቢ ፡ ለአባይ ፡ ለ ቱ፡ ትላከ ፡ ከለአብዕረት ፡ ነስአ ። ወሐር ፡ ሐረስቶት ፡ እባል ፡ ትሕረስ ፡ ምን ፡ መጽአት ፡ ደብር ፡ ብራቁ ፡ ጸንሐያ ። ከአዘርእ ታ፣ እንዶ፣ ትጻወረት፣ እት፣ ዕድ፣ አቅበለት። ከሰብ፣ ዕድ፣ አ ፎ ፡ ንእና ፡ ምን ፡ ቤለዎ ፤ ደብር ፡ ብራቁ ፡ ጸንሔና ፤ ምን ፡ ጅን ፡ ነሥአዩ ፡ ኢንአምር ፡ ወምን ፡ መልአክ ፤ ሐርስ ፡ በጠለ ። ወአብ ዕረት ፡ እንዶ ፡ ለተንትኖቡ ፡ ዐለው ፡ **ሹል**ክ ፡ **ነሥ**አዩ ፡ ትበሀለ ፡፡ ወሹልክ ፡ ምድር ፡ ሐደን ፡ ወትሰቀቀ ። ወሹልክ ፡ እንዶ ፡ እት ፡ ከደሉ። ነብር። ነብረ። ሐር። ለተርፈ። መመራ። ልዑል። ወድ። ዓይለይ ፡ ትከተለ ፡ ወክም ፡ ትከተለ ፡ ምን ፡ ለሕወዓት ፡ ትከረ ፡ ከክምሰል ፡ ትግራይ ፡ ገአ ፡ ሰዳይት ፡ ወደበሳ ፡ ወግልጻ ፡ ወምክ ። ለና፡ ዕሶበተልለ፡ ተ

ወቀይም ፡ ክም ፡ ገአ ፡ መንሳዕ ፡ ሽዕብ ፡ ሰብከት ። ዐድ ፡ ት ማርያም ፡ ሀዬ ፡ ሽዕብ ፡ ሐዘው ፡ ከለመቅጠን ፡ ከረው ፡ ዬረው ። ወሽዕብ ፡ አወሉ ፡ ንይ ፡ መንሳዕ ፡ ቱ ፡ ወዐድ ፡ ትማርያም ፤ ማ ይ ፡ ኤሌ ፡ አስቱና ፤ ቤለዎም ፡ አግል ፡ መንሳዕ ፡ ወመንሳዕ ፤ ኢ

ብ፡ ለዕንኩም ፡ ኢንንንሐኩም ፡ ቱ ፡ ኢ.ፋልና ፤ ቤለዎም ። ወሐ ቆሃ ፡ ዐድ ፡ ተማርያም ፡ አብ ፡ ንዋዮም ፡ አት ፡ ለምለዋን ፡ ወር ደው ፡ ወመንሳዕ ፡ ወህቶም ፡ ኢት ፡ ለምዕዋን ፡ ኢብ ፡ ሐጻይን ፡ እት ፡ ሕይ ፡ ቀንጸው ፡ ወአት ፡ ረአስ ፡ ተስፋጮን ፡ ወድ ፡ ዓይ ላይ ፡ መንሳዕ ፡ ሕምሳ ፡ እት ፡ እንታ ፡ በዴት ፡ ወዐድ ፡ ትማርያ ም ፡ ተወወተት ። ወሐቆሃ ፡ መንሳዕ ፡ ወወስ ፡ በኢት ፡ ወኢባል ፡ ወድ ፡ ተጣርያም ፤ ንለድ ፡ ሀቡና ፤ ሕንዶ ፡ ቤለው ፡ ረም <del>ት</del>ዎም ፡ ወሥን ፡ ቤለምም ፡ ወት ኃላዴው ። ዴአም ፡ አሊ ፡ ኃላዶም ፡ አባ ል ፡ ዲመ ፡ ኢ.გንዐ ፡፡ ከሐቴ ፡ ዶል ፡ መንሳዕ ፡ ቀላቅል ፡ ሐርስት ፡ እት ፡ እንታ ፡ ወእክላ ፡ ባቅል ፡ ወባሽል ፡ እት ፡ እንቱ ፡ ዐድ ፡ ት ማርያም ፡ ክላ ፡ ምስል ፡ ገሚት ፡ መንሳፅ ፡ ኢባል ፡ ትዝማት ፡ ኢ ንዶ : ትቤ : ደአም : ዎሮት : እናስ : ምኖም : ቤሎም ፤ ንዕኖ : ሕደታ ፡ አለ ፡ ክስታን ፡ አብ ፡ አዝጉራ ፡ አኪት ፡ ተ ፤ ኖስኩም ፡ እንዶ ፡ መጽአውመ ፡ ኢ ከን ፡ ኢት ፡ አካና ፡ ኢት ፡ ሕና ፡ ረቢ ፡ ል ዕቀበና ፡ ምና ። ህዶም ፡ ህዬ ፡ ጎማቲ ፡ ኢንዶ ፡ ቀበው ፡ ፔሰው ፡ ወአባማሎም ፡ እንዶ ፡ ነሥአው ፡ መንሳዕ ፡ እግል ፡ ልዝመቶ ፡ **ኔስው፣ በሀለት ፣ ለአባጣሎም ፣ አክል ፡ አባል ፡ ልጽዐኖ ፡ አቱ ።** ወለአማማሎም ፡ ኢት ፡ አፍ ፡ መሐዝ ፡ ላበ ፡ በከክያ ፡ ለልትበሀ ል ፡ ሐድንዎ ። ወእንዶ ፡ ተአከበው ፡ አት ፡ ንጽ ፡ ንምሮት ፡ በሐ ር ፡ መጽአው ፡ ወሐር ፡ ወረው ፡ ወመንሳዕ ፡ ስከው ። ወለሰብ ፡ ሐጥሮታት ፡ ለገአው ፡ ለተ ፡ አግል ፡ ኢሊጊሶ ፡ አንሶም ፡ ወው ላዶም ፡ ወሐዎም ፡ ጸብጠዮም ። ደአም ፡ ዎሮት ፡ አናስ ፡ ምኖ ም ፡ ለኢሰከ ፡ ከፍ ፡ እንዶ ፡ ቤለ ፡ እሲቱ ፡ ሸዌት ፡ ትቀምድ ፡ ወ እንዶ ፡ ሐሼት ፡ ተሀይበ ፡ ዐለት ፡ ወሀቱ ፡ ድን ፡ እንዶ ፡ ቤለ ፡ በ

ልዕ፡ ሴጠ፡ ዐለ። ወእሲቱ፡ እክላ፡ ዬው፡ ፡ መጽአውና፡ ቱሎ። ሐጀፍ፡ ኢቲበሊ፡ ሀቢኔ፡ ሴጠ፡ ልብላ፡ ዐለ ። ወለሻዌት፡ ክ ም ፡ በል0 ፤ ሐሊብ ፡ ሀቢኒ ፤ ቤላ ፡ ከሐሊብ ፡ ሀበቶ ። ወለዛምተ ተ፡ ከእና ፡ ግሎይ ፡ ወጣን ፡ ወንለብ ፡ ደይ ፡ ልርኤ ፡ ክም ፡ ረአዎ ፡ እግል ፡ ልም*ጽእዎ ፡ ኢረ*ደው ፡፡ ወለሐሊብ ፡ ክም ፡ ስተ ፡ ንዋያ ቱ ፡ እንዶ ፡ ንሥአ ፡ እት ፡ ለከራዪ ፡ ቀንደ ፡ ከእብ ፡ ከናት ፡ እና ስ ፡ ቀተለ ፡ አቶም ። ወክም ፡ ቀተለዩ ፡ ዴም ፡ ለእናስ ፡ ምን ፡ ለ ካናት ፡ አት ፡ አዴሁ ፡ አንዶ ፡ አምሮረንዩ ፡ ምስል ፡ ሽቄት ፡ ሓ በረዩ ፡ ከበልዐዩ ። ወክአና ፡ ለዴም ፡ ክም ፡ ስተ ፡ ብግሓም ፡ ቃ ተለ ፡ ምና ፡ ወለከራዩ ፡ ትስበረት ፡፡ ወእት ፡ አድብር ፡ ለዐለው ፡ ጻፍ፣ አሊ። ከም። ረአው። እንዶ። ተከረው። ለደዎ። ወእባል። ወድ ፡ ተማርያም ፡ ሀች ፡ ቤላዎም **፡ ወ**እት ፡ ልዳታኖም ፡ አስክ ፡ ለቅሩብ ፡ ዐዶም ፡ ዳንንዎም ፡ ወለእናስ ፡ ለበዲር ፡ እባል ፡ ዐድ ፡ ተማርያም ፡ ንዕኖ ፡ ኢ-ቲጊስ ፡ ኢቶም ፡ ለቤሎም ፡ መንሳዕ ፡ ት መጽሕ ፡ ሀሴት ፡ ክም ፡ ቤለዎ ፡ ቤለ ፤ መንሳዕመ ፡ ንድም ፡ ኢብ ገነሐቶ ። ደአም ፡ መንሳዕ ፡ ለተ ፡ ለድኔ ፡ ኢአቴት ፡ <u>ዲ</u>ቡ ፡ ም ን ፡ ከደን ፡ ከደና ፡ አቅበለት ፡ ደኢ ኮን ። ወክእና ፡ መንለሪ ፡ ወ ዐድ ፡ ተማርያም ፡ ብዙሕ ፡ ዶል ፡ ልትበአስ ፡ ዐለው ፡ ወሀለው **፡** 

## ድግም ፡ ወለት ፡ ሐአይ ፡፡

ድግም ፡ ወለት ፡ ሐጸይ ፡ እት ፡ ምድር ፡ መንሳዕ ፡ እት ፡ ንለ ብ ፡ ለዐሴት ፡ አሊ ፡ ቱ ፡ ወለት ፡ ሐጸይ ፡ ህታ ፡ ወብእሳ ፡ አብ ፡ አርዛቆም ፡ ወአብ ፡ አካሎም ፡ ወአብ ፡ አዳሞም ፡ ሀገግ ፡ እት ፡ ልብሎ ፡ ምን ፡ ከበሳ ፡ ትከረው ፡ ልብሎ ፡፡ ወለአዳሞም ፡ አንዶ ፡ አብጽሐዎም ፡ አቅበለው ። ህታ ፡ ወብእሳ ፡ ወሐረስቶታ ፡ ተር ፈው ። ገድም ፡ አሊ ፡ ኩሎ ፡ አዜ ፡ አበን ፡ ጋብእ ፡ ለህለ ፡ ዕያብ ፡ ወሸባታት ፡ ቱ ፡ ለዐለ ፡ ቤለው ፡ ከምን ፡ አሊ ፡ ኩሎ ፡ እንዶ ፡ ት ቀወሐት ፡ አግል ፡ ለሐረስቶት ፡ አከለት ፡ ግለት ፡ አድረረቶም ፡ ህቶም ፡ ሀዬ ፤ ምን ፡ አሊ ፡ ኩሎ ፡ ሽንራይ ፡ ወጣፍ ፡ ወሽዲር ፡ አከለት ፡ ግለት ፡ አድረርኪና ፡ አንቲመ ፡ ረቢ ፡ ሚ ፡ ኢልት ፡ ሐ ሰበኪ ፤ አንዶ ፡ ቤለው ፡ ረግመዋ ። ወህታመ ፡ ረግመቶም ፤ ሀቡ ይ ፡ ቀይሕ ፡ አንግባ ፡ ግቡአ ፤ አንዶ ፡ ትቤ ፡ ህታ ፡ ወብእሳ ፡ ወ ዕያባ ፡ ወሸባታታ ፡ አበን ፡ ገአው ። ወሐረስቶታ ፡ ሀቡይ ፡ ቀይ ሕ ፡ አንግባ ፡ ገአው ። ህታ ፡ ወብእሳ ፡ ለክልኤ ፡ አበንት ፡ ምን ፡ ለዐል ፡ ክሩያት ፡ ለህለያ ፡ ቶም ፡ ልትበሀል ፡ ወዕያባም ፡ ወሸባ ታቶም ፡ ለሐንቲሆም ፡ ከሙር ፡ ቱ ።

Traduzione.

## Storia dei Mensa.

Zēd e Zebēd <sup>1</sup> furono figli di Ma'awyā Qeroš, raccontano i Maria. La radice della stirpe dei Mensa è questa. Zebēd rimase al suo mare, e Zēd se ne andò entro terra. Un suo

<sup>1</sup> Zebēd è la nota Zabîd دار العلم, la دار العلم « città delle scienze », com'oggi la chiamano in contrapposto alla دار العلم « città dei libri », cioè Sanaa. Sulla costa abissina, grandissima è la sua fama, il che penso dipenda dalla parte importantissima che quella città ebbe nella storia medioevale del regno delle Dahlac, il quale dovette senza dubbio esercitare una notevole influenza — almeno commerciale e morale, se non politica — su tutte le popolazioni della costa eritrea. Sembra perfino che Zebēd serva a indicare non di rado, date le confuse cognizioni geografiche di quelle tribù, tutta l'Arabia. Si dà il nome di Zebēd anche alle tribù Rasciaida stabilite a sud e a nord

ramo generò gli Haranrwā <sup>1</sup>, e un suo ramo generò gli Ḥaso <sup>2</sup>, i Toroa <sup>3</sup>, i Mensa e i Maria <sup>4</sup>.

del capo Casar, sebbene esse dicansi originarie de'Beni Rascid, dimoranti presso Mecca e Medina: anzi, alcuni Mensa da me interrogati cercavano in questi Zebēd, non già nella città araba la loro origine.

- <sup>1</sup> Questi Haranrwā sono gli Hadendoa, uno dei principali rami della grande famiglia begia. La pretesa d'una comunità d'origine fra loro, i Mensa, i Maria ecc. non ha, naturalmente, alcun fondamento. Come sia sorta la leggenda, non è facile a stabilire. Forse, la spiegazione può cercarsi in una vaga reminiscenza di signorie begia: è noto come in un trattato dell'anno 831 d. C. fra gli Arabi d'Egitto e i Begia, trattato conservatoci da Magrīzī, ai secondi si riconoscesse il dominio del territorio fino a Massaua. Forse, come già altra volta ne espressi il dubbio (v. Di alcune recenti pubblicazioni sull'Etiopia estr. dall'Oriente II), i Balaw erano Begia, verisimilmente Hadendoa o, come il Reinisch ne spiega il nome, Had-end-dava « popolo dei signori », in contrapposizione ai Kiś-end-dawa « popolo dei servi », appellativo delle genti di lingua tigrè: i Balaw, oltre al regno già noto sorto alla fine del sec. XVII, sembrano, secondo le tradizioni locali, aver dominato sul nord dell'Etiopia anche in età molto più antiche, e ciò forse è in relazione col trattato dell'anno 831 già ricordato. — Potrebbe anche ricercarsi l'origine della leggenda in fatti più recenti e più semplici, vo' dire nella scesa di varie frazioni Hadendoa a sud del Lebca, toccando quindi il territorio dei Mensa: così è della forte tribù degli Aflenda, che scese nel Samhar da qualche tempo e di cui un ramo è tornato a nord di ras Casar, così è dei Uaria, venuti da sei generazioni ecc.
- <sup>2</sup> Gli Haso sono rozze, ignorantissime e imbelli tribù abitanti fra l'Agamè, lo Scimezana e il golfo d'Adulis. Conservano memoria della parentela coi Toroa, coi Maria e coi Mensa e, come essi, diconsi venuti d'Arabia: a differenza dei Mensa e dei Maria, parlano il salìo.
- \* I Toroa (propr. Tor'uvā; secondo il Reinisch, Die Saho-Sprache, II, p. 295, dal verbo ra'aw « pascere », partic ta-r'ūw + plur.

  —ā, cf. ar. (i) dividonsi in due tribu; i T. bēt Mosē o Mōsē-t'āre, parlanti essenzialmente il tigré e vaganti fra il monte Bizen e Saati, e i T. bēt Sarāh o Sarāh 'āre, di lingua saho e vaganti dalle falde del Ghedam ai contrafforti dell'Acchele Guzai (Caiacor, Digsa ecc.). Conservano anch'essi la tradizione dell'origine araba e della parentela con gli Haso, i Mensa e i Maria.
- <sup>4</sup> Sui Maria veggansi le bellissime pagine del Munzinger, *Studi sull'Africa orientale*, p. 176-217; O. Baratieri, *Nei Maria*, Roma 1892

Mans'āy e Māyrāy, come ebbero divise le sostanze del loro padre, lasciati Tor'āy e Ḥazotāy salirono a Haigat ¹. Dopo, partiti da Haigat per investigare la regione, e dicendo: « qual terra sarà migliore per noi? », salirono a Erota ². Come furono saliti in Erota, Māyrāy disse a Mans'āy: « Fermiamoci in questa Erota, essa è dolce ». Dopo, Mans'āy disse: « Come ci fermeremmo in questo aridore, a preferenza delle due piogge di Haigat ³, de'suoi due raccolti, e de'suoi due vitelli? ». Egli se ne scese quindi col suo fratello. Dopo, la

(estr. dalla *Nuova Antologia*, fasc. 16 febbr., 16 giugno e 1 luglio 1892); F. Martini, op. cit., p. 300-310.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haigat è l'antica capitale dei Mensa, e ancor oggi nei canti e nell'uso volgare i Mensa amano darsi il nome di « Haigat » o dei « due Haigat », se vogliono accennare alla lor distinzione in Bet Ebrahè e Bet Sciacàn. Di Haigat (dalla rad. ميغ ?) scorgonsi a circa due ore a nord di Gheleb rovine di edifizi in muratura, i quali attestano un grado di civiltà alquanto più elevato di quello attuale dei Mensa, oggi abitanti in capanne di frasche. Nei pressi, rintracciansi numerose tombe in caverne o, meglio, in buche naturali o artificiali sotto grossi macigni rotolati dai monti; rito funerario che sembra ancor conservarsi per i bambini (per gli adulti, di solito hannosi tombe simili a quelle dei Bogos), ma che la tradizione ricorda usate un tempo per i capi. Pei Maria, v. Baratieri, op. cit., p. 59. Nessun frammento d'iscrizione mi venne fatto di trovare: indubbiamente le popolazioni di quella zona ebber sempre civiltà assai limitata, e quasi di certo l'arrivo dei Mensa fu posteriore al periodo dell'antico fiore di Aksum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erota, antica capitale dei Maria Rossi: la sede del loro capo è oggi in Era.

³ I Mensa tutti nei mesi da maggio a novembre dimorano sui monti, ove la stagione delle piogge è da luglio a settembre: d'inverno, una parte di loro scende nella piana, ove hanno nuovi pascoli, nuovi raccolti, ecc. — Al pari di loro, le popolazioni della costa cercano di godere della doppia stagione, e talune di esse, come gli Ad Temariàm, i Uaria, i Meshalit, finiscono coll'aver frazioni proprie miste a quelle dei Mensa, il che dà luogo a conflitti di cui taluni più antichi sono ricordati pur in questo testo. — Il territorio dei Maria ha la stagione delle piogge come tuttò l'altipiano; e, per la postura geografica del lor paese, i Maria non sogliono scendere nella regione avente le piogge da novembre a marzo.

mula di Māyrāy fuggi, come essi furono scesi in Haigat. Dopo, Māyrāy e Mans'āy, seguendone le tracce, andarono entrambi alla ricerca della mula. Mentre la ricercavano, essa lor fermossi in Erota. Disse Māyrāy al fratello: « Ancor dunque la mula ci condusse al termine: fermiamoci! ». Avendo Mans'āy rifiutato, essi si divisero: Māyrāy rimase in Erota, e Mans'āy ritornò in Haigat. Ognun d'essi, al suo paese, generò ed arricchi. Mans'āy, come ebbe desiderio di veder suo fratello, andò per trovare Māyrāy; e Māyrāy parimenti, avendo avuto desiderio di vedere suo fratello, andava per vedere Mans'āy. Incontraronsi in Cadnat 1. Nella notte essendosi creduti l'inimico, vicendevolmente ferironsi; e dopo, avendo ognun detto « questo è il mio uomo! io sono Mans'āy! » e « questo è il mio uomo! io sono Māyrāy! » 2, vicendevolmente si riconobbero, ed, essendosi abbracciati, insieme spirarono. Furono sepolti in Cadnat.

Mans'āy generò Arabi. Arabi generò Awāli Funǧāy 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chednèt è una valle nel territorio dei Maria, sulla quale vedi Baratieri, *op. cit.*, p. 15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ognuno, pur cadendo ferito, voleva far sapere ai seguaci come egli avesse ucciso l'avversario, per avere gli onori riserbati a chi in battaglia uccide un nemico.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Da Fungāy ad oggi contansi circa venti generazioni, cioè dai quattro ai cinque secoli. Il nome di Fungay non può essere se non un riflesso dei Fung, la cui fama, come conquistatori e dominatori del Sudan orientale, doveva essere diffusissima: come è noto, essi, che sarebbero originari del Dār Burūn e che risulterebbero dall'incrocio di negri e di cuscili aventi caratteri uguali ai Begia (Hartmann, Die Stellung der Funge in der afr. Ethnol. von geschichtl. Standpunkte ausbetr., in Zeitschrift. für Ethnologie, I, 1869, e G. Sergi, Africa: antropologia della stirpe camitica, Torino 1897, p. 208-210), sorsero nel secolo XV, e il primo lor re, governante da Sennar, il mek Amarah dū Naqs, incominciò a regnare nell'anno 890 dell'egira (A. D. 1484--1485). Nelle tradizioni degli Habab ricordansi ancora spedizioni dei Fung fino al paese dai primi oggi occupato: così, mi si assicura che a Rebalaf, presso Raia, nel piano di Agra, a destra della tomba di scech Iasu veggonsi ancora le vestigia d'un accampamento dei Fung, i quali, disponendo in circolo i fuochi formati con tre sassi ciascuno,

Awāli generò Ḥawāči. Ḥawāči generò Maḥari 1. Maḥari genero Abazgi, 'Egbazgi e Nawazgi. Nawazgi non ebbe figli: Abāzāzgi e 'Eqbāzgi ereditarono da lui. 'Eqbāzgi genero Abrehē e Ešhagan 2. Abrehē genero Saraga Šangab. Saraga Šangab genero Hafarom, Lawāy e Dāmotāy 3. Dāmotāy era il figlio avente diritto all'eredità e figlio della moglie legittima: la sua madre era della famiglia degli Zar'utāy e nobile. La madre di Hafarom e di Laway era della famiglia dei Gar'antav. La Gar'antaita era moglie d'un vassallo di Saraga Šangab: il vassallo, dopo che ne ebbe generati de'figli, le mori, e il padrone, avendo detto « che non piangano i figli del vassallo! », la sposò. Come la ebbe sposata, ne generò Hafarom e Laway. La Zar'utaita disse: « perchè sposò a mio danno una moglie illegittima? » e ne sparlava. Onde, avendole posto nella birra un veleno per ucciderla, le mandò una schiava cui disse: « Dille di bere ciò se ella ha sete! ». Ma la Gar'antaila aveva della birra sua nella propria casa, per il che disse, rispondendole: « Io ove porrei quella birra? perchè non berrei della mia propria casa? ». La schiava della Zar'utaita le disse in risposta: « se pur non hai sete, danne a un assetato » e gliela lasció. La Zar'utaita, avendola intesa com'essa non avesse ascoltata la sua voce a morire (= il suo appello che la arrebbe fatta morire), ed essendosi addormentata, allo svegliarsi ebbe sete; e poichè la sua birra era finita, disse: « A quella cattiva di di darmi da bere: ah, per-

avrebbero al luogo dato il nome di Atatafi e di la sarebbero scesi fino al mare combattendo gli Almadā, che occupavano que'territori anteriormente ai Bet Asghedé, migrativi ai principi del secolo XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Questo Mahari è reputato il fondatore del diritto consuetudinario mensa, che, a imitazione del Fetha Nagast dei re abissini e del Fetha Mogarch dei Bogos, è detto appunto Fetha Mahari.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D'onde, le due attuali tribù dei Mensa. Il nostro racconto concerne specialmente i Bet Abrehè, che del resto ebbero sempre un'egemonia sui loro fratelli.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dāmotāy è un nome singolare, che, al pari di Funǧāy, d'Almadāy e d'altri che vedremo appresso, par derivato da un nome etnico o di luogo. Forse vi è da vedere un lontano ricordo del Dāmot?

chè non è morta! ». Onde mandò la sua serva. Ed ella dimenticò la birra che da lei era venuta, onde pensò di attingere alla propria; e l'ancella della Gar'antaita le rispose: « Questa è la sua birra: o madre, dalle di questa ». E di essa gliene dette. La Zar'utaita, come ebbe bevuto, disse: « ahi, la Gar'antaita mi ha uccisa! », e morì.

Il marito loro, avendo detto « la Gar'antaita la ha uccisa!», congregò, per strangolarla, la famiglia paterna ¹. Ella, essendo in piedi nel mezzo della casa, dinanzi all'assemblea, per essere strangolata, disse: « Lasciatemi dir l'ultima parola». La famiglia le disse: « Di' la tua ultima parola!». Ed ella: « Mi sono testi la mia schiava e la schiava di lei ² come ella sia morta della propria lancia» ³. La famiglia paterna disse: « Fate venire le due schiave». Le due schiave, testimoniando, dissero: « La casa della Zar'utaita è morta per la sua propria birra». Dopo ciò, dissero alla Gar'antaita: « Ritorna alla tua casa!». Ella ereditò le lor due case, e sola rimase col suo marito.

Morto il padre di Dāmotāy, di Hafarom e di Lawāy, essendosi essi seduti sotto un verde albero per dividere l'eredità, Hafarom e Lawāy, volendo ingannare il fratello e discorrendo perciò in modo ch'egli sentisse, dicevano: « Ora, in che stato ci porrà quel Dāmotāy? dei cavalli, egli prenderà la stellata, dei campi prenderà Berehti<sup>4</sup>, e del bestiame <sup>5</sup>

 $<sup>^1</sup>$   $B\bar{e}t$  ab è l'unione di tutti i congiunti discendenti da uno stesso avo, i quali formano il consiglio di famiglia o del villaggio, decidendo su tutte le questioni importanti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nei Maria la testimonianza di due donne ha valore pari a quello della testimonianza d'un uomo solo; così pure, credo, nei Mensa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Espressione proverbiale.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nome d'un campo presso Bēltā. Belta è nome d'un monte (altit. m. 2480) e d'una bellissima pianura a nord della valle di Ayhābā, a sud-ovest di Gheleb, da cui dista circa due ore: la pianura, attraversata dalla via mulattiera Gheleb-Cheren, è molto coltivata dai Mensa.

 $<sup>^{5}</sup>$  Notisi la significativa accezione, che in tigrè ha assunto il vocabolo  $\it newāy.$ 

prenderà il nero ». Il bestiame nero era quello vecchio, in cattivo stato e scarso, la cavalla stellata era cattiva camminatrice e Bereliti è un cattivo campo. Ora, Damotay, credendo che parlassero sinceri, disse loro: « Venite! venite! che forse rifiutereste se foste nati al mio posto? orsu, dividiamo! ». Laway disse ad Hafarom: « dolce fratello! 6 il proverbio dice: 'non parlar male al di là di quest'albero verde'; ecco, se è meglio, egli ci ha sentiti ». Egli disse loro: « Dividiamo! ». Essi vennero per la divisione e dissero: « Prendi la tua quota ereditaria ». Ei lor disse: « Ho preso fra i campi Berehti, fra i cavalli la stellata, e fra il bestiame quello nero ». Ed essi, perchè egli non si pentisse, dissero: « ecco, dolce fratello! quel che temevamo ci ha incolto! »; fecero la spartizione, e ognun di essi se ne stette colle sue ricchezze e con i suoi beni. Dopo, Ḥafarom e Lawāy ebbero ognuno il suo recinto pieno di bestiame. Hafarom divenne abitatore del villaggio e Laway andava pascolando il bestiame: onde, il bestiame di Laway, conducendolo al pascolo il suo padrone, si accrebbe e divenne pingue, e il bestiame di Hafarom, stando il suo padrone al villaggio, divenne scarso e magro. In seguito, Hafarom, essendosene stato al villaggio, andò a passar la notte col bestiamé. Laway, essendo stato col bestiame, disse di riporre la sella del suo mulo nel minor recinto del suo bestiame; onde, ve la riposero. Hafarom, come il bestiame ebbe pernottato, quando ebbe veduto il suo bestiame come gli era divenuto magro e scarso e quello di Laway grasso e numeroso, disse a Lawāy: « Avendomi tu tratto in inganno ch'io divenissi abitatore del villaggio, hai fatto passare 1 a te il mio bestiame, e a me hai detto del tuo bestiame ch'esso è il mio ». Laway gli disse: « Prendi adunque! non sei tu il mio fratello maggiore? quel ch'è con te fallo passare a me, e quel ch'è presso di me fallo passare a te ». In tal modo,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> *Ṭayā ḥukà*, specie di esclamazione.

¹ Aderkehú per aderkāhu: spesso dinanzi a un suffisso cominciante con aspirata la vocale precedente cade.

così facendo, per tre volte Ḥafarom fe'cambiare di posto il bestiame ¹: dopo, disse a Lawāy: « Ancor temo che tu mi mandi sfortuna ²: stattene col tuo bestiame! ».

In seguito Lawāy e Hafarom ebbero contesa con la gente di Abbazā ³, Quando furono venuti a lile, la gente di Abbazā si guadagnò Sehul ⁴ d'Abissinia ⁵, per far saccheggiare Lawāy e Hafarom; Sehul pose l'accampamento in Ciomarat ⁶ per saccheggiare Hafarom e Lawāy, e Maqāzgi, come l'ebbe fatto accampare in Ciomarat, entrò in Gheleb. Dopo ciò, il villaggio di Hafarom e Lawāy fu in Haigat e il villaggio

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cioè, per tre volte Ḥafarom, visitando il suo bestiame, accusò di furto il fratello e lo determinò al reciproco scambio.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La parola *vangēl* in tigrè ha preso un senso cattivo, di mal augurio, iettatura, maledizione, perdendo quello che ha nelle altre lingue abissine: segno manifesto del basso stato, in cui già da gran tempo è caduto il cristianesimo di quelle popolazioni.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Abbazā o Abbazāzgi, di cui già si è parlato come figlio di Maḥari, quarto successore di Mans'āy, e del quale si dànno in seguito le discendenze.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Selul fu un governatore abissino, che sottomise al negus molte tribù a nord dell'Hamasēn. Il suo ricordo è rimasto vivace nelle tradizioni non soltanto dei Mensa, ma pur dei Bogos, i quali anzi, per indicare una grande moltitudine, usano la locuzione proverbiale sehuldi ensaq haw. I Mensa, come in un successivo racconto vedremo, lo dicono a volte addirittura re: i Bogos raccontano invece ch'egli conquistasse le lor terre per un re etiopico chiamato Esenā. Poichè il quinto successore di Hafarom, contemporaneo di Sehul, visse ai tempi di re Fasiladas (A. D. 1632-1668), Sehul dev'essere vissuto nella prima metà del secolo XVI; ma di lui e delle sue conquiste, che pur hanno importanza storica, non conosco menzione alcuna negli scritti di quel tempo.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kabasā è il nome dell'Abissinia in tigrè, e deriva certo dal consolidamento dell'aspirata  $\hbar$  nella gutturale  $\hbar$ . — Anche fuori della zona di lingua tigrè, trovasi la parola stessa usata per denotare un distretto (così, nello Hamasèn, fra Asmara e Himbertì,); ma non so quale rapporto possa trovarsi tra i due fatti.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ciomaràt (Giomerat nella carta al 50.000 — foglio di Gheleb — dell'Istituto Geografico Militare) è un ruscello che scende dalle pendici di Debra Cauar e scorre a NO di Gheleb, a poco più di un'ora di distanza.

della gente di Abbaza fu in Gheleb. Una spia andò presso Ḥafarom e Laway dicendo: « La gente di Abbaza ha fatto alzare contro di voi Sehul e si è accampata in Ciomarat ». Ora Ḥafarom aveva gli occhi cisposi e Lawāy aveva la gamba zoppa. A Kāmil e ad Asme'ē, figli di Ḥafarom, i loro maggiori, Laway e Hafarom, avendo riempiti d'idromele dei grandi otri, li dettero in omaggio e loro dissero: « Venite! », stando l'accampamento in Ciomarat. Sehul era d'Abissinia. I figli di Hafarom andarono a lui e gli dissero: « Perchè sei venuto? ». Ed egli lor disse: « Sono venuto per saccheggiarvi ». Essi gli dissero: « Noi, che cosa dunque abbiamo? un de'nostri genitori è cieco, uno è zoppo. Più di noi ricca e numerosa non è forse la gente di Abbazā? saccheggia quella! ». Sehul disse loro: « Non ho con essa forse un giuramento? ». Essi gli dissero: « Quanto al giuramento invero sappiamo il suo rimedio ». Egli disse loro: « Che è dunque il rimedio del giuramento? ». Essi gli dissero: « Quando riposi sul fianco destro, voltati sul sinistro: questa è la rottura del giuramento ». Dopo ciò, egli lor disse « sta bene », per saccheggiare la gente di Abbazā. Kāmel e Asme'ē nascosamente, di notte, entrarono in Gheleb e vennero alla festa, onde poterono mescolarsi nella festa subito, senza che gli altri se ne avvedessero, e dissero: « ehi, abbā Šāwul, il loro Šāwul! domattina fara loro portare sulle spalle i sangui! » 1; avendo detto, se ne andarono. Un de'maggiorenti della stirpe di Abbazā, mentre beveva l'idromele, senti quelle parole, onde a quei che insieme con lui bevevano disse: « Ho sentita la voce di Kāmel ». Essi gli dissero: « No, non può essere oggi la voce di Kāmel! ». Ed egli, non tranquillizandosi il suo cuore, venne alla festa, e chiese ai festanti: « Chi è venuto fra voi? ». E i festanti, non avendovi badato, gli dissero: « Non vedemmo ». Poi, sorta l'alba, Schul disse: « Andate a spiar la via di Haigat ». Essendo

¹ È il grido di sfida, che una tribù porta all'altra. Sāwắl è soprannome, a quanto sembra, di Ḥafarom: śāwllòm è rafforzativo per dare maggior vigoria al grido.

andati a spiare, trovarono l'orma del dito pollice del piede di Asme'ē che era storto, e le impronte della lancia, che Kāmel portava agitandola e battendo il terreno. Allora, gli uomini di Abbazā, avendo detto: « queste son le lor tracce! », si voltarono indietro per far uscire la lor gente; ma l'esercito di Sehul era vicino a loro ², e il lor paese fu saccheggiato e rovinato, toltane una gregge bianca ³ di Qalāti, la quale fuggendo sali sul monte e su di esso scampò: il monte fu chiamato Adhanat ¹.

Kāmel <sup>2</sup> figlio di Ḥafarom generò Mālek; Mālek generò

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L'avanguardia di Seliul, messasi alle spalle degli uomini Abbazā, impediva a costoro di tornar indietro ad aiutare la loro gente, che il grosso dell'esercito poneva a ruba.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bar'ed: così, sulla via che da Ad Teclesàn mena a Cheren, v'è una località detta 'ela bar'éd « pozzo della mandra bianca », località che ordinariamente nelle carta e nelle relazioni è detta Ela Beret o anche Aliberet. Questa località oggi segna il confine del Dembesàn, distretto dell'Hamasèn, coi Lamacelli, noma, che una tradizione, probabilmente infondata, raccolta dal Reinisch, Bilin-Sprache p. 5, e da me, dice esser gli antichi abitatori di que territori prima dell'arrivo dei Bilin, e che soltanto in tempi recentissimi, da Ras Alula, furono costituiti in popolazione autonoma. Prima, essi dipendevano dagli Ad Zamāt, tribù agaw che al principio del secolo e ancor ai tempi del Uag-scium Gabru, luogolenente di re Giovanni, estendeva la sua supremazia su tutte le tribù dei Bogos: oggi, il suo confine, che è il confine meridionale dei Bogos, è al monte Ğārnenğināqum (« monte del servo di Dio »?); ma un tempo doveva scendere più a sud di Ela Bered, come attesta la presenza di nomi geografici bileni, p. es. ebranjājā, sulle carte Brancaga ecc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Adhanet è un monte alto m. 2114, che da nord-est sovrasta a Gheleb (m. 1671). V. in seguito la fine della spedizione di Sehul.

<sup>4</sup> Kāmel è l'ar. الله وحد. — Kāmel dovette vivere nel sec. XVI, e certissimamente allora i Mensa erano cristiani. L'apparizione, peraltro, di questi nomi propri schiettamente arabici in età abbastanza remote e in mezzo ad altri nomi propri non meno schiettamente etiopici è la dimostrazione evidente della antichità dell'azione che l'arabo ha esercitato sul tigrè, azione di cui questi stessi testi, per quanto redatti in uno de'più puri dialetti, risentono assai. Di tale azione son prova non soltanto i frequenti vo-

Aftāy; Aftāy generò 'Eqbā Mikā'ēl. 'Eqbā Mikā'ēl per aver un grado andò allo hasay Fāsil: questi lo investì d'un grado e gli dette una spada, onde Eqba Mikā'ēl se ne tornò a casa, ed avendo egli detto: « Zar'it, avo dei Bet Sciacan, non è tornato con permesso di governare », Zar'it fuggi e se ne andò. Dopo, fu nominato capo e se ne tornò col suo tamburo 1. Giunto a Ciomarat, suonò il tamburo; di guisa che la gente, che stavasene seduta in assemblea, disse: « Che è ciò? ». E dopo, dissero: « è venuto Zar'it dopo essere stato nominato capo! sorgete contro di lui!», onde lo schiaffeggiarono, lo strinsero in ceppi, e dettero il tamburo al kantēbāy 2 'Eqbā Mikā'ēl. Dopo, il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl sali presso lo hasay e gli disse: « Che è mai colui, che tu lo investisti a danno mio? io son di lui più grande e ho più gente ». Lo haşay gli disse: « Egli mi disse che comandava nel suo paese e che Sciacàn ed Ebrahè sono uniti ». Il kantēbāy 'Eqbā Mik'āēl gli disse: « Ho preso il suo tamburo e ho legato le sue braccia ». Avendogli lo hasay detto: « perchè ciò hai fatto? »; egli rispose: « Mi sien testimonio i capi della tribù che io son migliore e maggiore di lui ». Onde, produsse in testimonio i capi delle tribù, e questi dissero: « è così; egli dice il vero, il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl », testimoniando a suo favore. Lo hasay gli disse: « ti è venuto

caboli d'origine arabica, ma le costruzioni grammaticali, p. es., le preposizioni messe alla dipendenza de'verbi, e sino regole sintattiche, sconosciute al ge'ez e note in arabo, come il collocamento del verbo dipendente da un nome collettivo alla  $3^a$  pers. sing. femm. ecc. Delle due lingue germogliate dal ge'ez, il tigrai ha più fortemente risentita l'azione delle lingue cuscitiche, il tigre quella invece dell'arabo, e nel dialetto tigrè di Massaua, ove i contatti cogli Arabi furono maggiori, par talvolta di trovarsi persino di fronte a un gergo intermedio fra l'arabo e l'etiopico.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il negārat (am. ty. negārit) è l'insegna del comando: v. per esempio sull'uso di esso fra le popolazioni a lingua tigrè Baratieri, op. cit., p. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kantēbāy è la forma tigrè: in tigray e in amarico è kantibāy o anche kantibā.

il tuo tamburo, e già ti ho data la spada », e lo riconfermò nel grado; onde 'Eqbā Mikā'ēl se ne scese al suo paese. Scesovi, fece consiglio: nel consiglio, 'Aylāy figlio di Andaloy e gli uomini di Bet Sciacan vennero a contesa, onde 'Aylāy sguainò la sciabola, e la gente di Sciacan disse: « poichè il grado è violato e i polsi vengon legati, che voi diveniate iene, e il paese di 'Aylāy sia pieno di guerre! » e migraron via. La gente d'Ebrahè, essendosi nominato il kantēbāy 'Eqbā Mika'ēl e stando in ceppi Zar'it, discese per pascolare nella piana. Dopo, il kantēbāy Zar'it fuggì da Māys¹ e si riuni co'suoi in Alga'atā², al suo paese³. Il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl, essendo rimasto nel suo grado, morì.

Il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl genero Hebsellāsē <sup>4</sup>, Dasit, Henit e Tasfāllāsē. Hebsellāsē mori mentre era ancora in vita suo padre; ed essendo suo figlio Temke'ēl ancora fanciullo, fu eletto in luogo suo Dasit. Essendo stato Dasit nominato dal nāyb <sup>5</sup>, e avendo a lui la gente di Debloy rapito il tam-

¹ Maitz è una località fra Laba e Felhit, ፌልሴት.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alga atā, Algata nelle nostre carte, è un villaggio a circa quindici chilometri a SE di Gheleb, sulla costa dei monti che digradano verso il Samhar.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. oltre la fine della lotta fra Bet Sciacan e Bet Ebrahè.

<sup>4</sup> Hebsellāsē e corruzione per Habta Sellāsē: così pure, con la caduta d'una liquida, Taksellāsē, Haymkēl per Takla Sellāsē, Hayla Mikā'ēl, o, con la caduta d'una sibilante o d'una dentale, Tasfāllāsē per Tasfā Sellāsē e Sebḥalāb per Sebḥat La'ab. Notevole ē, come si è visto, l'alterazione che volgarmente subisce il nome Mikā'ēl: Tasfām-kēl, Gabremkēl ecc. per Tasfā Mikā'ēl, Gabra Mikā'ēl ecc. Ma più spesso cadono le radicali iniziali: Dasalāsē per Walda Sellāsē, Tem-ke'ēl, Temāryām per Habta Mikā'ēl, Habta Māryām, dal quale nome e non già da سَتَّ عَالِياً «Signora Maria», deriva il nome della nota tribù abitante fra i Mensa e gli Habab. Il nome Iyasus spessissimo contraesi in ēs senz'altro: Gabrēs, Taklēs, Hebtēs, 'Amdēs, Ḥaylēs ecc. per Gabra Iyasus, Takla Iyasus e via dicendo. Sono degne di nota anche le corruzioni di Galāwdēwos e Tēwodros in Galāydos e Tēdros.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Questo nāyb è il naib d'Archico. Nel frattempo, come si vede, i Balaw, venendo dalle regioni meridionali del Sennār, ove l'Alvarez, *Verdadeira informação*, pag. 168, e il cronista di re Susenyos (Pe-

buro, che era venuto dallo hasay, il naib gliene dono un altro. Il kantēbāy Dasit genero Taksellāsē, Nabarāy e Hamaǧāy: Nabarāy e Hamaǧāy ebbero l'eredità di Taksellāsē.

Temke'ēl generò Hebsellāsē. Hebsellāsē generò Temke'ēl. Temke'ēl generò Gabrēs. Gabrēs generò Tasfā Mikā'ēl. Tasfā Mikā'ēl generò Aftāy, Kāmel, Yagin, Gabrēs e Ḥaršoy. Gabrēs e Kāmel non lasciarono discendenza: Yagin, Ḥaršoy ed Aftāy ne ebbero l'eredità. La fama di Kāmel giunse a Gabay Ṣa'adā, negli Ḥabāb: il pettine ch'ei portava nei capelli ¹ era d'avorio. Egli andò alle nozze di suo nipote a Gembā Salabā; egli aveva uccisi un fratello degli 'Ad Ḥadembes ², onde gli

reira, cap. Ll) li conobbero, avevano fondato un regno nel Samhar: nel 1695 i loro progressi erano tali che re Iyasu dovette mandare contro di loro il belaten geta Basle, il quale, dopo aver catturata la moglie e il figlio del lor capo e aver obbligato quest'ultimo a darsi prigioniero, lo lasciò fuggire (Basset, Études sur l'histoire d'Éthiopie, p. 48, 156 e 157). Lo role di cui parla la cronica abbreviata fu il primo naib. Hummed, حمد ولد قنع, secondo la tradizione popolare, era co'suoi Balaw sceso nel Samhar e lo aveva conquistato, ma la sua tirannide costrinse gli abitanti di Massaua e di Archico a chiedere soccorso ai Turchi di Gedda, che, accorsi, occuparono la regione obbligando alla fuga i Balaw: Hummed, uomo ferocissimo, per sospetto di connivenza co'suoi nemici assassinò 'Alî, figlio di suo fratello Musa, e altrettanto stava per fare con 'Amir figlio di Ali, allorchè questi potê fuggire, e, raccolto dal governatore turco di Massaua, ebbe sciabola d'oro, veste di seta e titolo di naib: costretto Hummed a rifugiarsi sull'altipiano, a Corbaria, nell'Acchele Guzai, ove ancor sono i suoi discendenti, i Turchi poco dopo rientrarono in Gedda, e 'Amir fu lasciato come loro rappresentante nel Samhar, nel Sahel, fra i Saho e per i Danachili. 'Amir raccontasi governasse per trenta anni. Egli è certo il naib della tradizione Mensa. A quanto sembra, i Mensa piegaronsi tosto all'egemonia dei Balaw; ma altre popolazioni resistettero, senza dubbio anche per influsso della mentovata spedizione di Bāslē. Infatti, le tradizioni degli Habab ricordano come appunto a re lyāsu si presentasse il loro capo Hebtès, ottenendo il titolo di cantiba, che ancora portano i capi di quella tribù.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kelāl è una stecchettina di legno che portasi inflitta nei capelli.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gli 'Ad Hadembės sono una piccola tribù bogos, stabilita presso Cheren.

dissero: « Essi ti aspetteranno fermi sulla via ». — Quanto alla moglie di suo figlio, di cui andò alle nozze, la madre di lei era figlia di Edris figlio di Tasfāmkēl; e i figli di Edris e Kāmel furono insieme alle nozze; onde egli cantò:

io non lascio il mio tamburo quando suona la « mansura » 1:
la moglie di mio figlio io non lascio quando suo marito la desidera.
i miei doni non lascio, ma li prendo da ogni gregge raccolta!
ella è figlia di Za'ayr, e i suoi zii, coprendola con veli, la celano all'al-

tuo padre, o figliuol mio, se ne sta piantato, immobile, sulla sabbia, a [Melhib!

Aftāy generò Tasfāmkā'ēl. Tasfāmkā'ēl generò Aftāy. Aftāy generò Tasfāmkā'ēl, Be'emnat e Leǧām. — Ḥaršoy generò Dasellāsē. Dasellāsē generò Maḥamad. — Yagin generò Dasit, Absallāb e Heyābu. Dasit generò Amir e Tēdros. Absallāb generò Kāmel, Temke'ēl, Fekāk, Ešḥaq, Ezāz e Hedād. Heyābu generò 'Emar, Yagin, Maḥamud, Eked e Ġāwǧ.

Henit era figlio del kantēbāy 'Eqbāmkēl. Henit generò Čadāq. Čadāq generò Henit e Hafarom. — Hafarom generò Guguy e Tasfāčon. Henit generò Saraqē. Saraqē generò Gaber Rabbi. Gaber Rabbi non lasciò posterità, onde gli succedettero i suoi collaterali. Tasfāčon generò Hafarom. Hafarom generò Fekāk, Hedād e Tasfāčon. Guguy generò Taklēs, Nāšelı e Be'emnat. Taklēs generò Eked. Nāšelı generò Maḥamad. Be'emnat generò Edris.

Tasfāllāsē era figlio del kantēbāy 'Eqbāmkēl. Tasfāllāsē genero Gara Māryām <sup>2</sup>. Gara Māryām genero Samrā, Samarā e Masmar. Samarā genero Gara Māryām. Gara Māryām genero Samrā. Samrā genero Gara Māryām. Gara Māryām genero 'Abbē e Samarā. Samarā genero Gebul. Gebul genero Henošem. Henošem genero Gebul. — Masmar genero Sana-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La mansūrā è una specie di modo di suonare il tamburo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gara Māryām, alterazione, comune col tigriña, di Gabra Māryām.

dār. Sanadār generò Edris e Gabāš. Edris generò Sāleḥ, Bakit e Gedār ¹. Gabāš generò Masmar e Maflas.

Sanadār era figlio di Masmar. Sanadār genero 'Abdu. 'Abdu genero Algadēnāy. — Gandar genero Hebtēs. Hebtēs genero Bakit e Šalšal.

Asme'ē figlio di Ḥafarom era il più anziano. Asme'ē generò Bāyrāy fratello di Kāmel. Bāyrāy generò Yagin, Temke'ēl e Abib. Temke'ēl generò, Ešḥaq. Ešḥaq generò Temke'ēl, Zar'it e Temāryām. Temāryām generò Ešḥaq. Ešḥaq generò Temāryām. Temke'ēl generò Kefel ed 'Eqbāmkēl. 'Eqbāmkēl generò Ḥaymkēl e Gabremkēl. Ḥaymkēl generò Hebt Gargis e 'Eqbāmkēl. Gabremkēl generò Hebsellāsē. Zar'it generò Mantāy. Kefel generò Bāyrāy.

Ciò che sentenziosamente disse Yagin figlio di Bāyrāy. Disse il re: « Anzichè queste quaranta vacche, datemi la mula di Yagin figlio di Bāyrāy ». — Allora, la famiglia disse a Yagin: « Dacci quella tua mula affinchè noi non si sia messi a sacco». - Ed egli: «Se or gli darò la mula, nell'anno venturo il re ce ne chiederà quaranta: anzichè darla è meglio averla rapita. Che il re saccheggi pure, che saccheggi! ». Come ebbero annunciato al re che la mula veniva rifiutata, il re saccheggiò il paese: venuto al saccheggio e posta la sua tenda in Ciomaràt, si dette a raccorre quanto era di bestiame nei Mensa. I Mensa già avevano cercato rifugio sui monti: quando la soldatesca si allontanava, essi scendevano giù, ponevano a ruba l'attendamento e, tutto raccogliendo, rientravano in possesso del loro bestiame. Il re se ne sali via al suo paese, e dopo di allora il tributo non fu più soddisfatto sino a che venne Ubie 2.

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Notisi l'arcaismo del nome, che ricorda quello famoso della iscrizione di Riyām.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dal racconto, assai vago, parrebbe trarsi che, dopo un certo periodo di dipendenza dal naib, i Mensa tornarono alla soggezione degli Abissini, dai quali si sarebbero liberati dopo l'infelice spedizione d'un capo cui si dà il titolo di re. Il Yagin di cui qui si parla (Bāyrāy metatesi di Bāryāy, come Māyrā per Māryā ecc.) dovrebbe es-

Lawāy era figlio di Saraqē Šangab. Lawāy genero Ḥašalā, Ge'edād, Maḥāri e Abib. Ḥašalā genero 'Andaloy. 'Andaloy genero 'Aylāy, Gabrēs e 'Amdēs. Da 'Amdēs provennero tre uomini, 'Aylāy e Gabrēs se ne stettero al lor paese
e con la loro famiglia ¹. Gabrēs genero Tasfāmkēl, 'Adā e Temāryām. Tasfāmkēl genero Gabrēs. Gabrēs genero Tasfāmkēl, Ḥemad, Masmar e Asfadāy. Tasfāmkēl genero Edris,
Ḥešāl e Samarā. Edris genero il kantēbāy Tēdros ², Taklēs,
Ēlos, Galāydos e Gargis. Il kantēbāy Tēdros genero il kantēbāy Be'emnat ³. Taklēs genero Hebtēs e Ybbatit. Hebtēs
genero il kantēbāy Nagāsi ⁴ e Azāzi. Ybbatit genero Bayad.
Ēlos genero Maḥamad.

'Aylāy generò Samarā Le'ul e Tasfāčon. Tasfāčon generò Ḥašalā, 'Aylāy e Yagin. Ḥašalā generò Tasfāčon. Tasfāčon generò Ḥašalā, Ḥaylēs e Tēdros. Ḥašalā generò Ayrasse', Darsaleh e Natābāy. Ayrasse' generò Tasfāčon e Nor. Tasfāčon generò Fekāk.

Ge'edād figlio di Lawāy generò Man Naqmu e Sebhalāb. Sebhalāb generò Tasfā Le'ul. Tasfā Le'ul generò Bulā e Ġahād. Bulā generò Teǧār e Terāǧ Terāǧ generò Bulā. Bulā generò 'Etēl. 'Etēl generò Terāǧ. Terāǧ generò 'Etēl. 'Etel generò Terāǧ.

Abbazā Ezgi generò Hebsellāsē. Hebsellāsē generò šum Abbazā. Šum Abbazā generò Darmuš. Darmuš generò Maqā

sere vissuto, a giudicarne dalle genealogie, verso la metà del secolo XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notisi il singolare senso assunto dal vocabolo sem: indica tutti quelli che derivando da un unico capostipite sono chiamati col nome collettivo del loro progenitore ('Ad Taklës, 'Ad Zamāt ecc.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tedros fu capo dei Mensa bet Ebrahê al principio del sec. XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Be'emnat su capo dei Mensa bet Ebrahè sin dal tempo di Ubiè, e, valorosissimo, ebbe ricompense da deggiac Hailù, da re Giovanni e, succeduti agli Abissini gli Egiziani, pur da questi ultimi, Ras Alula per cinque anni lo sospese dalla sua carica. Decrepito, egli su alla fine destituito nel 1890 dagl'Italiani.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nagāsì fu nominato capo dei Mensa bet Ebrahè da ras Alula; ma dopo cinque anni il grado ritornò al vecchio cantibai Be'emnet.

Ezgi. Maqā Ezgi genero Ato, Yagin, Rad'i, šum Abbazā, Ganād e Ḥaylēs. Ato genero Zamāt. Zamāt genero Šengul, Zar'it, Hebsellāsē e Ṣāber. Šengul genero Hemad. Hemad genero Šengul e 'Eqbēs wod Belēs. Šengul genero Bāyrāy e Ato. Bāyrāy genero Māyrāy e Nabarāy. Māyrāy genero Gamil, Zamāt e Gabil. Ġamil genero Asfadāy, Selṭān e Zamāt. Selṭān genero 'Abdal Šēk, Hemad e Ēfrēm.

Bahāymānot era figlio di Abrehē e generò Abrehē il rosso. Abrehē il rosso generò Almadāy. Almadāy generò Hebtan. Hebtan generò Bahāymānot. Bahāymānot generò Almadāy. Almadāy generò Hebtan.

Racconto che fece Hebtan figlio di Almaday. Combattendosi le due tribù dei Mensa e ponendosi vicendevolmente a saccheggio, le vacche degli uni furon depredate e vennero apportate al kantēbāy Zar'it. Come furon apportate, il depredato, camminando rapidamente sulle lor tracce, giunse di notte al kantēbāy Zar'it. Questi gli disse: « A che venisti? ». L'altro gli disse: « Se pur morrò, dirò che ciò sarà per le vacche rosse; per il che son venuto a te, onde tu mi uccida ». Il kantēbāy, nascostolo nella sua casa, avendo fatte suonare il flauto, raunò la sua famiglia e le disse: « Se il padrone di quelle vacche venisse dopo di esse, lo uccideremmo o lo lasceremmo in libertà? ». La sua famiglia risposegli: « Lo lasceremmo in libertà ». Ond'egli: « come potrei dunque rimandarlo nudo? », e lo mandò via colle sue vacche. Colui, tornatosene al suo paese con le sue vacche, dandosi di sua iniziativa a mentire verso il kantebay 'Egba Mi-. kā'ēl e cercando pace, disse a lui: « Il kantēbāy Zar'it disse che, se egli e il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl si vedessero, farebbero, secondo il suo desiderio, passar la sera in pace alle due Haigat ». — Il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl gli disse: « Ma dayvero così ti ha detto il kantēbāy Zar'it? ». Ed egli: « Proprio così mi ha detto ». Dopo ciò, secondo il suo costume, tornossene al kantēbāy Zar'it e di sua iniziativa gli disse: « Il kantëbay 'Eqba Mika'el ti dice: 'il posto del nostro incontro, affinche noi vi si faccia pace, è Šākāt' ». — Ciò detto; ritorno e parimenti parlo al kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl. Ognun d'essi insieme egli fece venire a Šākāt e, dopo, scese in mezzo a loro sulla sabbia: essi stavansene sulle due sponde del fiume. Egli lor disse: «Il kantēbāy Zar'it nulla m'ha detto, e da me stesso sono andato mentendo circa il kantēbāy 'Eqbā Mikā'ēl: orsu, conciliatevi oggi! anziche ogni giorno si dica di morti e di rapine, oh! fate oggi la pace!». — Ognun d'essi si pose a ridere di lui; e si riconciliarono, prendendosi vicendevolmente ostaggi.

Della stirpe di Dāmotāy, vi è Merkāb figlio di Bālwāy 1: suo figlio è Mandar.

I Mensa, da antico tempo, sono cristiani <sup>2</sup>. Avevano in Haigat, in Gheleb e in Laba <sup>3</sup> chiese, dette Bēt Māryām: le città principali erano Haigat e Gheleb.

¹ Bālwāy sembra rientrare nella categoria de'nomi di persona derivanti da designazioni geografiche: il Bālwā, Baloa delle nostre carte, è una bella valle a sud ovest del territorio de'Mensa, che scendendo da Ela Bered fa capo alla conca del Maldi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In questi ultimi anni i Mensa vanno rapidamente volgendo all'islamismo, e fra breve tutti o quasi tutti saranno musulmani. Appunto in questi ultimi settanta anni l'islamismo ha fatto i maggiori
progressi nelle popolazioni a lingua tigrè: al principio del secolo gli
stessi Habab, gli Ad Temariam, gli Ad Taclès, i Maria, tutto il Senhit era cristiano. — I nomi arabi o anche schiettamente islamici incontrati nel nostro testo per età men vicine non attestano punto che
alla fede di Maometto appartenessero coloro i quali tali nomi portavano: a me stesso avvenne di trovare, p. es., fra i Bogos delle tribù
Ad Hadembes e Ad Zamàt, dei Mahammèd e dei Mahmud cristiani!
— Il capitolo presente parmi interessante, anche perché non diverse
dovevano, a mio avviso, essere le condizioni del cristianesimo nelle
regioni meridionali dell'Etiopia prima delle innovazioni dell'abuna
Takla Hāymānot.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Il villaggio di Laba sorgeva presso il torrente omonimo nel punto segnato sulla carta al 50.000 col nome significativo di Demmedigge, *Demnát deggē* « ruderi del villaggio ». Di là parte la via, che, passando per le terme di Falḥít frequentatissime dai Mensa e da altre vicine popolazioni, conduce ad Algatà.

Il più antico prete di cui sappiamo il nome era chiamato qas Belenay; e dicesi che la sua stirpe fosse d'Abissinia.

Il prete non lascia mai Gheleb: lava chi è morto, leggendo mette il manto al cadavere e, preso l'incensiere, procede dinanzi al cadavere sino alla fossa: egli scanna una vacca per la commemorazione di lui e prende il capo e la pelle di essa. Di ogni vacca, che si scanna per un defunto <sup>1</sup>, prende le gambe anteriori: della vacca che si uccide dopo quaranta giorni, prende una coscia posteriore, il filetto e un piede anteriore.

Alla festa di Natale, postosi sul capo il tābot coperto con un manto, discende con esso al fiume 2, e tutto il paese lo segue dicendo: « O Signore, abbi di noi misericordia! o Cristo! ».

Il nostro prete non è sapiente, e non ci fa lettura. Non conosciamo la santa eucarestia: non vi è un nostro prete che ce la somministri. Egli mangia soltanto a carico nostro.

Le nostre festività sono i due sabbati. Da antico, in quei giorni non coltiviamo, non mondiamo dalle erbacce i campi, non raccogliamo legna fresca, non mietiamo il grano.

I Mensa saccheggiavano la prole degli Arabi, non ne erano già saccheggiati. Secondo la lor bravura, saccheggiarono la progenie degli Arabi, al Carora <sup>3</sup>. Avendo i Mensa saccheg-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Questi sacrifici, indubbio avanzo delle età pagane, sono usitatissimi in tutte le popolazioni a lingua tigrè delle regioni limitrofe al Senhit.

 $<sup>^2</sup>$   $\mathit{Me^*e}\dot{\psi}n$  è il fiume con acqua affiorante:  $ma\dot{h}\dot{a}z$  è il fiume anche dal letto asciutto.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Qerorā, Carora nelle nostre carte, è un corso d'acqua, all'incirca all'altezza di ras Casar, che in parte serve di confine tra i possedimenti anglo-egiziani e l'Eritrea. Sulle sue rive abitano varie tribù che diconsi venute d'Arabia, tra le altre quella dei già ricordati Rasciaida, che certo son Arabi, e che diconsi migrati in Africa da mezzo secolo circa. — A quali tribù possa accennare la tradizione Mensa non saprei dire. Probabilmente il nome di Mēkāl, dato a una fra-

giato il Carora, ad aiutarlo venne la tribù detta di Mēkāl. Stando i Mensa accampati con la lor preda, quelli venuti al soccorso, detti Měkāl, passarono la notte di fronte ad essi; e mentre discorrevano, la gente aiutatrice venne stringendo, perchè dicesser il vero, alcuni degli altri e lor disse: « Se dirai il vero, che noi si vinca i Mensa e si ritorni col nostro bestiame; se avverrà che tu dica il falso, i Mensa ci vincano e che entrino nelle lor terre con le loro prede! - Della sommissione della tua donna, che sai? . Il Mensa disse: « Quanto alla sommissione della mia donna, quando ritorno dal cammino, ella mi lava le mie due mani e i miei due piedi e mi dà da rinfrescarmi e da saziarmi. E quanto alla sommissione di lei, quando mi desidera giace nel mio abbraccio. Quando ricorda il cibo: 'ah! che mi dimentichino gli altri! mi ero di te dimenticata!' ella dice e si leva: quando si leva per allungarsi a prendere il cibo, 'ahimè! che mi abbandonino gli altri! io ti ho abbandonato, e così gli altri abbandonino me!' ella dice ». All'alba, i Mēkāl ebbero vittoria, onde tornaronsene con le loro prede; e i Mensa furono sbaragliati.

Stando i figli di Mahari insieme, Sehul scese d'Abissinia. Sceso, come fu giunto a Gabru Gabanā <sup>1</sup>, disse: « che ogni

zione, è quello del suo capo, secondo l'uso non solo tigrè ma anche tigrai (p. es. 'ad osmān hedād è il paese degli Habab che dipendono da Osman Hedad, ecc.), e ignoro chi fosse questo Mēkāl. — Del resto, parrebbe difficile che i Mensa potessero spingere le loro incursioni fino al Carora, e l'incertezza che la tradizione lascia sul tempo in cui ciò sarebbe avvenuto conferma siffatti dubbi circa l'attendibilità del fondo del racconto.

¹ Località presso Melielāb, Maculab nelle nostre carte, non molto lontana verso est da Debra Sina, convento fondato in età non precisata in territorio Mensa, e che ricorda la sua distruzione per opera di Grāñ. Secondo la tradizione volgare, che vuolsi anche raccolta in un Dersāna Ar'ēl a me sconosciuto, il convento sarebbe stato fondato dalla Beata Vergine, quando, informata della morte di Erode, tornava a Gerusalemme dall'Abissinia, ove aveva cercato rifugio contro le persecuzioni di quel re.

squadra getti la sua pietra a questa roccia!»; e, gettando così pietre, con queste coprirono la roccia. I Mensa, per combatterlo, fecero una trincea; nella trincea, a Laway si ruppe una gamba, e perciò il luogo fu detto Massabbar. All'alba. il re mandò i suoi soldati; i Mensa loro stetter contro in quella trincea che avevano fatto e per tre giorni combatterono con lui. Le armi dell'esercito di Sehul eran lance, sciabole, scudi e pochi fucili a miccia: le armi dei Mensa erano spade, lance e scudi 1. Consumati insieme tre giorni, Sehul non potè aver vittoria e se ne andò via dai Mensa. Ei disse per esaminare il suo esercito: « Alla roccia, ove i soldati han gettato le pietre, riprenda ognuno la sua pietra! ». Ogni schiera avendo ripreso i suoi sassi, rimasero sulla roccia quelli degli uomini ch'eran periti, e il numero dei morti era maggiore del numero degli scampati 2. Dopo queste cose i Mensa rimasero soli.

'Aylāy figlio di 'Andaloy scese allo Sceb <sup>3</sup> coi quattro figli suoi, i cui nomi erano Rad'i, 'Eqbēs, Amir e Hašalā. Dopo, una banda li volle saccheggiare. Mentre questa voleva derubarli, egli disse a'suoi figli: « Sino a che essa non ci sia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L'armamento tigrè e quello abissino differiscono per più aspetti: gli Abissini hanno sciabole larghe e assai ricurve, i Tigrè spade lunghe e diritte dall'elsa a croce; lo scudo abissino, dalla pelle ben lavorata, dai bordi risollevati, va gradatamente montando verso il centro, mentre quello tigrè e bileno, dalla pelle rozza, dai bordi piatti e mal tagliati, ha un umbone simile quasi alla coppa d'un calice rovesciato, i cui margini posano ad angolo rigido sul resto dello scudo ecc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cfr. Macrizi, *Hist. reģium islam. in Abyssinia*, ed. Th. Rinck, pag. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lo Še'èb, Sceb nelle nostre carte, dall'ar. غبث, è una vasta regione stendentesi ai piedi dei monti abitati dai Mensa, che questi e le vicine tribù del Sahel e del Samhar si contendono per i pascoli e i campi che vi si possono avere durante la stagione delle piogge della costa. Vi è sepolto il cantibai Dasit dei Mensa, e vi si trovano vetuste tombe pur d'altre popolazioni, segno evidente che fin da antico il luogo era frequentato da genti diverse.

venuta sotto, non badatele: non abbiate paura! ». E poichè le sue sopracciglia per grassezza e per vecchiaia cadevano giù nascondendo i suoi occhi, ei disse di legargli alla testa una pezzuola bianca. Accostatasi la banda, egli, sguainata la spada e lasciato il vestito, fece impeto in essa: suo figlio Amir con la spada uccise un uomo, e Hašalā, impugnando la sua lancia anzichè scagliarla, con essa andava ammazzando, tanto che per il sangue la sua mano incollossi all'asta; ed Egbes e Rad'i come trovarono uccisero. Quando i Mensa vennero per aiutarli, 'Aylāy co'suoi figli restò vittorioso. L'asta della lancia di Hašalā erasi incollata alla mano di lui: avendo posto del burro in una scodella, con esso ungevano l'asta, ma questa non volle staccarsi. La famiglia, che era accorsa all'aiuto, disse ad 'Aylay: « Delle stragi fatte da'tuoi figli, quale è la maggiore? ». Ed egli: « Tutti i miei figli pur lavorarono bene! ». — « No, così non è », dissero taluni. Allora egli, seguendo il suo talento, disse: « Pur grande essendo quella di Hašalā, quella di Bāfadib è straordinaria!». Or Bāfadib aveva ucciso un solo uomo. Hašalā, stando la sua mano seccata pel sangue all'asta, disse: « anche questo giorno debbo io vedere! », e per l'ira la sua mano staccossi dall'asta. Avendo distrutto la banda, rimasero col loro paese.

Ezāz e Ḥasamā erano figli di Hebtēs ¹ e le lor terre erano negli Ḥabāb. Ḥasamā, avendo ucciso suo fratello Ezāz, datosi alla campagna salì a Haigat. 'Aylāy e Bulā erano suoi amici. La mandra di lui, per mangiare, entrò nella Rorā Salabā ²;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cioè appartenevano al ramo Ad Hebtès dei Bet Asghedè, ramo che è appunto costituito dai nobili degli Habàb.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La Rorā Salabā è l'altipiano a sud della valle di Aibaba: nella sua parte sud-est è Debra Sina. È bellissimo territorio coperto da boschi d'alto fusto e da campi continuamente verdi. Vuole la tradizione che un tempo sin là si estendessero i Baria: a questi sarebbe sottentrata la gente degli Zaul, veniente dall'Abissinia; col tempo i Mensa avrebber cercato d'imporsi su di essa, che si divise in due frazioni, l'una accettante l'egemonia dei Mensa, l'altra invocante l'ausilio dei Bileni Ad Zamàt, d'onde l'origine di secolari, mal sopite contese fra Ad Zamàt e Mensa.

e 'Aylāy e Bulā a vicenda vigilavano perchè essa non fosse rapita. La gente del Senhit venne per derubare Ḥasamā. 'Aylāy disse: « sta zitto finchè non ci sia addosso! »; come furono loro addosso, essi sorsero contro di loro, e, essendo stati vinti, 'Aylāy disse: « Ammazza un di loro, perchè non possano negar la rapina! ». — Dopo, il pastore della mandra, essendo questa vagante, come essa fu rientrata per la notte, ed essendogli state larghe di latte le sue vacche, disse: « Che pur domani la mandria ritorni a Rabto! » ². Dopo ciò, Ḥasamā cantò una canzone:

è cattiva la morte in Salabà! mettono a te delle pietre! è bella la morte in Af Ḥarèn, in Gheleb, in Saglà, in Gheràt! non pagar il suo debito, e non passar il giorno nella stalla! domani, quando la terra albeggerà, il paese svegliate, o figli!

Avendo così cantato, se ne tornò al paese suo. Tornato egli al paese, il figlio di suo fratello, ch'egli aveva ucciso, era il capo, e dissegli: « bene! ben venisti! », onde lo ospitò e gli diede una sedia per sedersi. Poi disse: « Che governi mio padre, che amministri egli la giustizia! non è egli maggiore? ». Due suoi schiavi dissero a Baḥar Nagasi: « tu hai trascurato Ezāz, o Nāwd! » ³ e lo fecero pentire. Ei disse loro: « Non

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanlit o Senlit è la regione dei Bogos. Questa spedizione dei Bogos è certo un episodio delle lotte per il possesso del Salabà, lotte che qui hanno origine dall'aiuto prestato dai Mensa a fuorusciti Habab a pregiudizio delle pretese territoriali degli Ad Zamàt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sonvi due Rabto, Rapto nelle nostre carte: l'uno è vicino alla Rora Salabà, l'altro trovasi alla confluenza dell'Anseba e del Dari (Da'ari, il torrente che attraversa Cheren) e sonvi ancora i ruderi d'un forte eretto dagli Egiziani. Qui parlasi certo del primo, che è in territorio Zamàt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I nomi sono abbastanza confusi; ma deve trattarsi di baḥarnagāsi Ezāz, settimo discendente di Asghedè e terzo cantibai degli Habāb, e di suo figlio cantibai Naud, celebre per le guerre contro gli Ad Taclès, i quali avevan tolto agli Habàb il negārat, segno del predominio. Essendo Hebtès contemporaneo di Iyāsu I, i fatti qui narrati debbono essere della seconda metà del secolo XVII.

lo ho trascurato! vo' per contro ingannare Ḥasamā finchè creda esser io venuto meno ai miei obblighi ». E a un d'essi: « di' al fratello tuo 'io ti son creditore d'un abito da donna ', e convienilo dinanzi al giudice; ed io vi dirò: 'andate da mio padre Hasamā: non è egli mio maggiore? ' ». — I due schiavi vennero a questione, onde vennero a lui e l'un disse: « son creditore d'un abito da donna: rendimi il mio abito! » e l'altro gli disse: « sono debitore e non pago! ». — Nāwd lor disse: « ciò lo spiegherà mio padre Ḥasamā »; e, come furono da Ḥasamā, questi disse a loro: « Il creditore dev'essere soddisfatto e il debitore deve soddisfare ». Allora, lo schiavo disse: « poichè ciò dici, tu pure sei debitore, tu paga! », e gl'infisse la lancia nella schiena. Quando egli fu trafitto, se cercava di prendere la lancia di sotto, questa era più alta di dove la sua mano poteva giungere; se cercava di prenderla di sopra, essa era più bassa della sua mano. Ciò, essendo passato ora in proverbio, si dice « la lancia di Hasamā » 1. Avendolo ucciso, predarono il suo bestiame. Onde l'uomo che lo aveva ucciso cantò:

il cuore di mio padre Hasama è più pesante del fegato! se io fossi l'uccisore di Ezaz, non scenderei ad Haigat: sopra di essa, vigilerei la notte fino a che fossi preso dal sonno.

Tasfāčon figlio di 'Aylāy, essendo ospite, venne da Gas Gamrot <sup>2</sup> a Cheremberà <sup>3</sup>. Malgamat figlia di Lawāy, mentre egli era nel villaggio de'suoi parenti, gli disse: « Bene! bene venisti! ». Ella era nuda, ed egli disse: « Come mai sei nuda, o Malgamat? come mai i tuoi fratelli non poterono darti le

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lancia di Hasamā chiamasi proverbialmente una cosa che non si può afferrare.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Due località portano il nome di Gaș Gamròt: l'una Gaș Gamrot Baḥar, Gos Gamroel Bahar nelle carte, trovasi presso il torrente Laba, precisamente a sud-ovest del punto che la carta al 50.000 designa come i pozzi del Laba; l'altra, Gaș Gamròt 'Abbāy, è più verso Algatà.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tra il torrente Anghesa (0374) e il Lebca.

tue vestimenta? ». Ella risposegli: « Mi hanno preso in uggia. onde son nuda, o Ellum! » 1. Egli, avendo presa da un servo, che era nel paese, una tela lunga otto cubiti, la vesti. Stavano spiando il paese per metterlo a ruba, e la spia disse a quei della razzia, « v'è Tasfačon: come agiremo con lui? »; ed essi gli dissero: « Egli è un uomo: un uomo gli faremo scendere contro! ». Avendo poscia essi detto: « quegli che prenderà questo pezzetto di carne e lo aggiungerà alla sua porzione, combatterà contro colui », un tale disse « io lo prendo!», onde lo aggiunse alla sua porzione. Dopo, disse a quei della spedizione: « Mostratemi colui, non lo conosco ». Intanto, datisi gli armati alla corsa, celebrando le proprie gesta, Tasfaçon venne loro incontro: « quegli è l'uomo! », dissero e lo mostrarono a colui che aveva preso il pezzo di carne, onde si azzuffarono. Tasfačon, facendogli veder di tenere la lancia nella mano destra, la fe' passare nella mano sinistra, di guisa che potè trafiggerlo nel fianco scoperto; ferito, l'uomo disse a'suoi: « non mi diceste ch'eran due, mi diceste ch'era un solo, onde mi poneste in pericolo; abbiatene dolore! », e mori. Tasfacon rimase nel suo paese, la banda se ne andò morta o fugata, e Malgamat cantò:

gli uomini Mawatte' 2 così battono le mani in cadenza: quei di Ellum, il loro agire è mirabile!

Due vacche degli Aflenda 3, chiamate Keyus e Labāb, es-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Soprannome: comunissimi, come in Abissinia, sono siffatti soprannomi vezzeggiativi anche fra le popolazioni a lingua tigrė.

² I Mensa chiamano awlėt l'altipiano, qelāqėl il Samhar (senza dubbio da qalqal « pianura », vocabolo che però non si è mantenuto, sembra, in tutti i dialetti tigrè), moṭʿāt plur. mawaṭċ gli abitanti dei villaggi del Samhar, come Asus, Gumhot, Ailet ecc. (forse da mo-tė « fionda » ?), mudūn, medūn (al pari di tutti gli abitanti del Samhar e del Sahel) Massaua (عَدُنُ ). Metri (عَهُ عَلَى), come in tigrai, è designazione della zona verso il mare, soggetta alla stagione delle piogge della costa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gli Aflenda, aflagdā nel nostro testo, افْلَنْدي, ai quali già ac-

sendo state rubate, entrarono nel territorio dei Mensa: dopo di esse, venne la gente per soccorrerle e i Mensa le rifiutarono. Gli Aflenda, come essi lor le rifiutarono, essendo tornati al lor paese ed essendo quindi venuti gli armati, posero a sacco i Mensa. I Mensa, mentre fuggivano, vennero in un luogo detto Furāqē; arrivativi, avendo lasciato indietro i loro bestiami, le loro donne e i loro figliuoli, stettero contro gli Aflenda. I Mensa erano al di sopra dell'acqua e la banda era al di sotto dell'acqua. Essendosi attaccati, in mezzo a tutti loro era un grande albero di algēn 1: questo, avendolo il Signor Nostro svelto, cadde sulla banda degli Aflenda, che erano circa quaranta uomini; dopo ciò, la banda degli Aflenda fu sconfitta. Come fu sconfitta, i Mensa avventaronsi su di essa e la volsero in fuga. La banda degli Aflenda, fuggendo, salì a Sarrabèt 2, e i Mensa, inseguendoli, salirono

cennai, sono un ramo Hadendoa, che porta il nome dato al loro progenitore dalla madre di lui. Abitavano dianzi a nord di ras Casar, ove è ancora il nucleo della tribù Hadendoa. Per vario tempo subendo l'egemonia dei Beni Amer, pagarono tributo al loro diglal Mezzo secolo fa, una loro frazione, gli Ad Hababai, venuta coi Beni Amer a conflitto, cercò scampo verso il sud, e si sottopose ai Mashalit del Samhar, dai quali si sciolse da pochi anni: ora abita fra Sahati e Ghinda. Altre frazioni, più tardi migrando, liberaronsi dal predominio del diglal, ma nelle nuove sedi non cercarono nè accettarono la supremazia di altri: sono gli Ad Egel Ali, che, sospinti dall'istinto di vagabondaggio, tornarono di recente alle vecchie sedi: gli Ad Egel Scech e gli Ad Nasr ed-Din, che dimorano nella valle del Lebca e nello Sceb. Un'altra frazione, ora quasi spenta, è raccolta . in Otumlo. Tutte queste frazioni dalla lingua begia passarono alla tigrè: por di più, verisimilmente per influsso delle tribù del Samhar con cui hanno i maggiori contatti e forse anche per il modo della loro composizione al tempo dell'emigrazione, dal regime aristocratico originario passarono al regime democratico, toltine gli Ad Egel Scech, che, anche perche più numerosi, rimasero fedeli alle vecchie loro istituzioni. Agli Ad Egel Scech o agli Ad Nasr ed-Din si riferisce di certo il nostro episodio.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sorta di grandissimo albero, il cui nome non figura negli *Abys sinische Pflanzennamen* del prof. Schweinfurth.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il pianoro di Sarrabèt sovrasta, da sud-ovest, Falhit.

dietro di essa. Mentre i Mensa inseguivano il grosso della banda, quaranta uomini della banda degli Affenda, lasciata la strada, si nascosero appiattandosi, e i Mensa, nell'inseguire la banda principale, li oltrepassarono: essi, come i Mensa nell'inseguire la banda principale li ebbero oltrepassati, tornaronsene al loro paese, e quei guaranta soltanto scamparono della banda che era venuta a predare. La banda principale, essendo i Mensa alle sue spalle e inseguendola, giunse al Laba, e al Laba ristettero la maggior parte di essa e il suo capo: i Mensa, che li inseguivano, li raggiunsero e vi sterminarono tutti quanti erano nel fiume Laba. Il fiume Laba fece scorrere un fiume di sangue. Da quel giorno fino ad oggi, chi abbia una ferita non vi va, non ne beve l'acqua, non vi si lava e non ne prende per medicina, perchè la ferita non gli peggiori e s'incancrenisca: l'acqua del Laba è divenuta veleno pel ferito e gli è vietata.

I Mensa col lor villaggio scendevano allo Sceb ed ivi coltivavano le terre dei Calachèl. In Halibo coltivano soltanto per quattro giorni la settimana: il venerdì <sup>1</sup>, il sabato e la domenica son feste. I loro coltivatori, dopo aver coltivato per quattro giorni, fan salire tutti i loro buoi, pei tre giorni in cui non coltivano, sul monte chiamato Scibodin <sup>2</sup>, monte aspro, al quale conduce una sola via, e poscia tornansene al loro villaggio. Non vi sono iene o bande di briganti: i buoi se ne stanno sul monte ove li hanno messi. Alla domenica a sera i coltivatori vengono ai buoi, e, fattili scendere, pei loro quattro giorni coltivano. Una volta, avendo come per l'addietro fatti salire i buoi sul lor monte, andaronsene via a pernottare: come se ne furono partiti lasciandoli, un tale detto Šulkā figlio di Arabi, chiamò i nemici de' Mensa e prese i buoi.

¹ Influenza evidente dell'islamismo. Del resto, l'islamismo dei Mensa per la sua povertà e per la poca vivezza con cui è sentito ha nulla da invidiare all'ormai morente cristianesimo: p. es., gli stessi musulmani per ottenere la pioggia continuano ad invocare il nome di Maria.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Monte nella zona settentrionale dello Sceb.

Dopo, quando i coltivatori vennero per coltivare, il monte era spoglio per loro; onde, portando le sementi, ritornarono al paese, e, avendo quei del paese lor detto « come mai è ciò? », risposero: « Il monte ci è rimasto spoglio: non sappiamo se un demone abbia preso i buoi o un angelo! la coltivazione è andata a vuoto! ». Facendo essi investigazioni circa i buoi, fu detto: « Li prese Šulkā!». Šulkā abbandonò la terra e fu cacciato in bando: essendo Šulkā rimasto fuori, dopo, la sua discendenza divenne vassalla di Samar Le'ul figlio di 'Aylāy¹; divenuta vassalla, decadde dal grado di fratellanza e divenne come tigrè, e fu soggetta a corrispondere l'aiuto, i doni pei funerali, i doni per la festa della Croce e capretti castrati.

Come venne l'autunno, i Mensa discesero nello Sceb. Gli Ad Temariam pretendevano lo Sceb, onde scaricarono le lor bestie su di un poggio e vi pernottarono. Lo Sceb dapprima era dei Mensa. Gli Ad Temariam dissero ai Mensa: « Lasciateci bere a Mai Ulè! », e i Mensa lor risposero: « No, non ve la farem vedere neppure co'vostri occhi ». Dopo ciò, gli Ad Temariam discesero nel fiume coi loro bestiami: i Mensa ed essi azzuffaronsi nel fiume co'loro ferri; i Mensa, essendo in cinquanta dalla parte di Tasfāčon figlio di 'Aylāy ², furono

¹ 'Aylāy fu contemporaneo del cantibai 'Eqbā Mikā'ēl, che vedemmo fiorire durante il regno di Fāsiladas: quindi, i fatti qui narrati debbono essere della seconda metà del sec. XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Essendo questo Tasfāćon (o, come suonerebbe il suo nome in ge'ez, Tasfā Ṣyon) fratello del Samarā Le'ul di cui parlavasi nel precedente episodio, anche queste lotte con gli Ad Temariàm, debbono essere dalla seconda metà del secolo XVII. La tribù degli Ad Temariàm, erasi costituita allora allora. Migrato, verso il principio del secolo or mentovato, Asghedè dall'Acchele Guzai e sottomessi gli Almadà viventi in Nacfa — centro della vetusta provincia di Bāqlā, di cui è parola anche in Pereira, Chronica de Susenyos, cap. XXXII — e in Rehib, i discendenti di lui restarono uniti per tre generazioni: alla quarta, i fratelli Meflès e Temariàm vennero fra loro a contesa per la divisione d'una ricca razzia fatta a danno degli Hadendoa, per il che Temariam se ne partì con tutti i suoi da Nacfa, scendendo fino

distrutti e gli Ad Temariam riuscirono vincitori. Dopo ciò, i Mensa vennero in Wa'as 1 e chiesero agli Ad Temariam di dar loro un patto; gli Ad Temariam consentirono, e fecero un patto. Ma quel patto non fu per sempre. Una volta, stando i Mensa a coltivare nei Calachèl, e mentre il grano germogliava e maturava, gli Ad Temariam tutti fecero consiglio per depredare i Mensa; ma un di loro disse: « Or via, lasciate ciò! i cristiani colle lor lance dalla stretta cuspide 2 son cattivi! non si parli che voi medesimi andiate pur ad attaccarli, ma che Dio ci guardi da loro nelle nostre stesse dimore! ». — Essi peraltro, messo in non cale il suo consiglio, andarono e partirono per depredare i Mensa avendo presi i loro camelli: la ragione dei loro camelli era per caricare il grano. Lasciarono i loro camelli alla foce del Laba, detta Bakakvá, e, riunitisi, giunsero in Gas Gamrot Bahar. Dopo, attaccarono; i Mensa si dettero alla fuga, e quei che erano di essi valorosi, le loro mogli, i loro figli e i loro fratelli li tenevano perchè non andassero al cimento. Ma un di loro, che non era fuggito, stavasene seduto; sua moglie faceva

al Lebca, e si stabilì nel territorio a nord di quel fiume. È più che probabile che appunto questo movimento d'espansione verso il sud portasse al conflitto coi Mensa, ricordato in questa tradizione. — Sarebbe poi far torto all'indole di queste popolazioni il supporre che due secoli e mezzo circa sieno bastati a far comporre le vertenze: esse continuano come prima, sebbene meno aspre per opera del nostro dominio; e non più tardi di questo stesso mese di febbraio il cantiba Tesfanchièl dei Mensa presentavasi al Governo d'Asmara per rivendicare alla sua tribù il possesso esclusivo dello Sceb!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Località prossima alla già ricordata Cheremberà.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lo zeger è una lancia dal ferro della cuspide stretto e allungato; il konāt invece ha il ferro largo e piatto. — Circa la denominazione di « cristiani » data ai Mensa, è bene ricordare che gli Ad Temariàm si convertirono all'islamismo da non più di settanta anni. Predoni emeriti, poterono, a'tempi di ras Alula, far grosse razzie fino a Casen nel Carnescim, distretto dell'Hamasèn a nord di Asmara; ma, assaliti dal ras in Acat, ebbero gran numero di morti, trecento prigionieri e tutto il bestiame predato.

cuocere una spiga e dopo averla macinata gliela dava. Egli, zitto rimanendo, slava solo mangiando. Sua moglie gli disse: « alı, sono arrivati a noi! », ed egli rispondevale: « non ciarlare, dammi soltanto da mangiare! ». Mangiata la spiga, egli disse alla donna: «dammi del latte! » ed ella gliene dette. Quei ch'erano venuti a predare, come lo videro star così seduto e non guardare nè a destra nè a sinistra, non osarono d'andare a lui. Egli, bevuto il latte, come ebbe prese le sue armi, assalì la banda, e con la lancia ne uccise un uomo: uccisolo, il sangue dell'uomo, scorrendo dalla lancia fino alla mano dell'uccisore, mescolossi con la spiga, ond'egli mangiò di questa e così avendo bevuto il sangue uccise molti della banda, e la banda fu sbaragliata. I suoi compagni che stavano sui monti, ciò come videro, scesero ad aiutarlo, e volsero in fuga gli Ad Temariam. Nell'inseguimento, li inseguirono sin presso il loro villaggio; e quell'uomo, che dianzi aveva detto agli Ad Temariam « or via, non andate contro coloro », come gli dissero « i Mensa stanno venendo! », disse « anche i Mensa abusano! ». Ma i Mensa non entrarono nel villaggio, bensì rimastine fuori tornarono indietro. Così molte volte i Mensa e gli Ad Temariam hanno avuto contese e ne avranno 1.

### Storia della figlia del re.

La storia della figlia del re, che è nel territorio dei Mensa a Gheleb, è questa. La figlia del re e suo marito, procedendo co'loro beni, coi loro cibi e con la lor gente, discesero d'Abissinia, dicesi. La lor gente, avendoli accompagnati, se ne tornò

¹ Il Sehul che a più riprese trovasi nominato nelle spedizioni abissine contro i Mensa potrebbe anche essere semplicemente il celebre ras Micael Sehul, che dominò nel Tigrè verso la metà del secolo XVIII e che fu veramente un grande condottiero; nel qual caso sembra che la tradizione Mensa — almeno a giudicarne dal confronto con le genealogie — abbia finito con l'attribuire a quel ras, dal pauroso ricordo, tutte le guerre avute, anche in secoli diversi, con l'Etiopia.

indietro: ella, suo marito e i suoi contadini restarono. Or dunque, tutto ciò che ora è divenuto pietre, dicon fossero grossi sacchi di grano ('eyyắb) e sacchi più piccoli (śabāt). Essendo restia a dare di tutto ciò, ella dette in cena ai contadini una polenta di crusca. Essi, dicendo « di tutto quel grano, tāf ed orzo, ci hai dato per cena una polenta di crusca? che forse Iddio non ti punirà? », la maledissero. Ed ella li maledì a sua volta: « che scimmie dal rosso sedere diveniate! » come ebbe detto, ella, suo marito, i suoi grossi sacchi di grano e i sacchi minori divennero pietre, e i suoi contadini divennero scimmie dal rosso sedere. Ella e suo marito son le due grosse pietre che sono messe di sopra ¹, dicesi; e i loro sacchi più grandi e i sacchi più piccoli sono il mucchio che è sotto di essi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un'illustrazione contenente la veduta di questo singolare ammasso di rocce può vedersi in Martini, op. cit., p. 325.

. . .

i ·

.

.

•

# IL NÎTISÂRA DI KÂMANDAKI

(Continuazione)

#### CAPITOLO VII

- · I. Se il re vuol prospero sè stesso e il suo popolo, sorvegli i propri figli, i quali potrebbero voler anche la sua morte se fuori d'ogni vigilanza incominciano ad agognare ricchezza e potere.
- 2. I principi reali ubriacati dall'orgoglio e sbrigliati, come elefanti entrati in caldo e non più ubbidienti al pungolo, per sodisfare la loro ambizione presuntuosa possono attentare alla vita anche del fratello (erede del trono), anche del padre.
- 3. Come la carne annusata dalla tigre mal si difende, così pure un regno che sia con occhi cupidi da ogni parte guardato da principi reali ambiziosi.
- 4. E se pure sorvegliati essi giungono a scoprire in qualche modo una via d'uscita, simili a leoncini indubbiamente ammazzano il custode.
- 5. Per mezzo dei suoi dipendenti procuri il re che i suoi figliuoli sieno legati dal laccio della disciplina, chè una famiglia reale che abbia nel suo seno un principe indisciplinato va tosto in rovina.
- 6. Il re deve pubblicamente consacrare erede del trono il figliuolo legittimo e disciplinato, e lasciare involgere nella vita dei piaceri il figlio scapestrato simile a malvagio elefante.

- 7. Un principe reale (però) sia quanto si voglia dissoluto, non deve essere mai abbandonato, perchè messo alle strette e rifugiandosi presso i nemici, cagiona la rovina del padre.
- 8. Ma piuttosto, quando egli sia ingolfato in un vizio, (il padre) deve lasciarlo tormentare da quelle sue viziose inclinazioni in modo che gli resti sempre soggetto.
- 9. Un re deve esser guardingo in ogni suo atto: e quando va in lettiga e quando si corica o si siede o beve o mangia o indossa un abito o un ornamento. Gli oggetti (intorno a lui possono essere) avvelenati, però se ne guardi.
- 10. Lavandosi con acque medicinali contrarie ai veleni ed ornato della gemma che ha il potere di distruggere il tossico<sup>1</sup>, si circondi di medici esperti in farmacologia ed (in presenza loro) mangi le vivande che sieno state prima esaminate.
- II. Per la vista d'un serpe velenoso, sommamente s' impauriscono e stridono i tre uccelli chiamati: bhṛṇgarûja, çuka (pappagallo) e sârikâ.
- 12. Alla vista d'una sostanza avvelenata gli occhi dell'uccello cakora (perdix rufa) mutano colore <sup>2</sup>, l'ottardina manifestamente diventa ebbra ed il kokila muore.
- 13. (Se il kokila poi non muore ma resta) vivo, sempre alla vista del veleno lo si vede cader giù privo di forze. Il re dunque mangi quel cibo che sia stato esaminato per mezzo di uno qualunque di questi uccelli.
- 14. I serpenti non vanno là dove sono lasciati liberi pavoni e gazzelle screziate, però il re sempre faccia scorrazzare nel suo palazzo pavoni e gazzelle screziate.
- 15. Per esaminare il cibo che ha da mangiare, (ne) getti prima (una parte) nel fuoco, la dia quindi agli uccelli ed osservi quali effetti produce in questi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Questa gemma è chiamata secondo il Comm.: garudodgâra ed ha il potere di far perdere a qualunque veleno vegetale o animale il suo effetto mortifero. Confrontisi pure il distico citato dal Comm.:

racito garuḍodgâramaṇir yasya vibhûṣaṇam | sthāvaraṃ jaṅgamaṃ tasya viṣaṃ nirviṣatâṃ vrajet ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doventan rossi secondo Kullûkabhatta nel suo commento a Manu VII, 217.

- 16. Se il cibo è avvelenato, la fiamma e il fumo che si sprigiona dal fuoco, assume un color nero e si sente come uno scoppiettio. Gli uccelli poi (che assaggiano di quel cibo) muoiono.
- 17. Di una sostanza solida avvelenata caratteristica è la difficoltà dell'ebollizione, la proprietà d'inebriare, il pronto raffreddamento <sup>1</sup>, il colore sospetto e l'emissione di vapore leggermente nero.
- 18. Il brodo quando sia infetto di veleno bollendo si dissecca presto, forma (alla superficie) una spuma nerastra e perde il naturale odore, tatto e sapore.
- 19. In una sostanza liquida avvelenata il colore appare più fosco o più sbiadito e si osserva (alla superficie) un disco spumoso (con bollicine superiori) luccicanti<sup>2</sup>.
- 20. (Se la sostanza liquida avvelenata) messa al fuoco è una essenza, la striscia che si forma alla superficie assume un colore livido, se è latte un colore rosso oscuro, se è una bevanda spiritosa o acqua un colore nero corvino, se è quagliata un colore azzurro cupo 3.
- 21. Qualunque sostanza succosa quando sia corrotta dal veleno, si dissecca subito. E i periti di tali cose affermano che anche senza cottura quella sostanza si stempera come roba cotta 4 ed assume un colore nerastro.
- 22. Qualunque sostanza secca poi, quando ad essa si soprapponga materia velenosa, si sminuzza o appare sudicia. Inoltre ciò che è duro diventa molle, e ciò che è molle diventa duro. Alcuni parlano pure della morte degli insetti (che vengano messi a contatto con la sostanza avvelenata).

<sup>1</sup> Leggo col Comm.: « ûçu çaityam ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Preferibile anche qui è la lezione del Comm.: «  $r\hat{a}jud$   $\hat{u}rdhvam$  ca  $phena^o$  ».

<sup>3</sup> Correggo secondo i Codici A, B, C:

rasasya nîlâ payasaç ca tîmrâ madyasya toyasya ca kokilâbhâ | çyâmâ ca dadhno viṣadûṣitasya vuhnau bhavatý ûrdhvagatâ ca lekhâ |

<sup>\*</sup> Leggo col Comm.: « kvâthavilînabhâvaḥ ».

- 23. Sulle coperte di lana e sui tappeti spalmati di veleno, si formano qua e la dei dischi neri e si vedono quindi cadere fili, stami e peli <sup>1</sup>.
- 24. Metalli e pietre preziose (unti di speciale veleno) appaiono come coperti di fango e di lordura e perdono il loro splendore, la levigatezza, il peso, il colore ed il tatto <sup>2</sup>.
- 25, 26. Il re accorto può riconoscere gli avvelenatori dai seguenti indizi: hanno la faccia nera, la pelle screpolata<sup>3</sup>, sba digliano di tratto in tratto, vacillano, tremano, sudano, vanno sempre in fretta, si guardano intorno sospettosi, non trovano posa in nessun negozio e in nessun sito.
- 27. Tutte le medicine, le bevande, l'acqua e i cibi (che gli vengano presentati), il re li gusti soltanto dopo di averli fatti assaggiare a quelli che ne sono stati i manipolatori.
- 28. Qualunque oggetto che serva alla persona del re, pettini, spazzole, ornamenti etc., deve essergli portato dai servi col suggello appostovi da persona fidatissima.
- 29. Parimenti il re faccia accuratamente esaminare qualunque cosa gli venga da un estraneo. Le persone preposte alla custodia del principe debbono insomma difenderlo continuamente contro i familiari e contro gli estranei.
- 30. Monti in una carrozza o sopra un cavallo o un elefante che egli conosce e che gli è stato dato da persona a lui ben nota. Non vada per un sentiero mai prima percorso, nè per angusta ed aspra via.
- 31. La gente che deve stargli vicina (per servirlo), è mestieri ch'egli la scelga tra le persone di cui conosce persino le

¹ Alquanto diversa è la lezione dei Codici:
prâvârâbharaṇânâṃ ca çyâmamaṇḍalakîrṇatî |
tattûlipakṣmaṇâṃ lomnâṃ syâd bhraṅçaç ca viṣâçrayât ||

II Comm. legge nel secondo verso: « tarûnûm pakṣinâm lom-nâm syâd bhrançaç ca viṣâçrayât ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Malamente ho riferito nel mio lavoro «Gl'Indiani e la loro Scienza Politica» (Parte I, pag. 73) queste qualità agli avvelenatori e non ai metalli e alle gemme, però valga questa nota come correzione di quel passo.

 $<sup>^3\ \</sup>mathrm{Per}$  causa dei vapori che emanano dalle droghe e per la manipolazione delle sostanze tossiche.

azioni invisibili e che sono fidate, devote tradizionalmente alla sua casa e provvedute (del necessario).

- **32.** Schivi pur da lontano gli empi, i violenti, gli ammoniti, gli esiliati e quelli che si son rifugiati presso i nemici della patria.
- 33. Non monti mai sopra una nave in balia dei venti, di cui non si abbia esperienza del pilota o che sia rimorchiata da altra nave o che infine minacci di sconquassarsi.
- 34. Nei giorni di gran caldo, in compagnia degli amici e non perdendo mai di vista i suoi soldati <sup>1</sup> scaglionati sull'orlo della riva, s'immerga pure in un'acqua limpida e purgata <sup>2</sup> dalla massa dei pesci e dei coccodrilli.
- 35. Schivando i forteti si rechi in un parco che sia stato al di fuori (convenientemente) esaminato, e andando quivi a diporto piacevolmente e in modo confacente alla sua età, non si lasci mai pigliar la mano dalla smania dei godimenti sensuali.
- 36. A stomaco quasi vuoto, inforcando (un cavallo) bene ammaestrato e velocissimo <sup>3</sup> s'avvii verso una tenuta da caccia a cui si acceda facilmente, che si presti all'esercizio del colpire nel segno e i cui estremi confini sieno bene osservati e difesi.
- 37. Pur se desidera recarsi presso la propria madre, (il re) deve prima far perquisire l'appartamento (di lei), e poi entrarci seguito da guardie fidate. Non si fermi mai nelle folte boscaglie.
- 38. Quando il vento spira tirandosi dietro nuvoli di polvere, quando la nuvola versa fitte le gocce d'acqua, quando il caldo è eccessivo, quando è buio fuori, (il re) deve starsene comodamente a casa e non recarsi in nessun luogo.
- 39. Quando esce o rientra (nella reggia), vada per la strada reale che sia da ogni parte sgombra di gente, ben mettendo in mostra la maestà (della sua persona).

<sup>1</sup> I Codici hanno « ûptasainyacakram » invece di « ûtmao ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I Codici recano: « suviçodhitanakramînajûlam ». Osserva lo scherzo di parole tra « jûlam » moltitudine e « julam » acqua.

<sup>3</sup> Il Comm. ha: « suveça » (ben bardato).

- 40. Ricorrendo una processione, una festa, una riunione, non s'inoltri nei luoghi dove la gente i si accalca, nè vada a diporto per troppo lungo tempo.
- 41. Se la passi nel gineceo facendosi servire da eunuchi muniti di corazza e di turbante e da gobbi e da nani venuti dal paese dei Kirâta.
- 42. I ministri del gineceo onesti e perspicaci, mantenendosi sempre umili, facciano divertire il re evitando (ogni pericolo di) armi, fuoco e veleno.
- 43. E la guardia (al comando) del soprintendente del gineceo, armata, esperta nell'uso dell'armi <sup>2</sup> e reputata degna di fiducia dagli onesti, custodisca il principe appena sia entrato negli appartamenti interni.
- 44. Uomini ottantenni, donne cinquantenni e quelli preposti alla custodia degli appartamenti interni sorveglino perchè non ci sia nessuna insidia nelle camere reali.
- 45. Le cortigiane che traggono la sussistenza dalla loro bellezza debbono avvicinare il principe soltanto dopo che hanno preso il bagno, (deposto i loro abbigliamenti ed) indossatine altri (che vengan loro forniti dalla casa reale), e dopo che tutte le ghirlande ed i monili (di cui sono ornate) sieno stati (diligentemente) esaminati.
- 46. La gente che ha un ufficio nell'interno del gineceo deve sempre schivare il contatto coi ciarlatani, con gli asceti che portano il ciuffo o il capo raso <sup>3</sup> e (in generale) con tutte le persone d'infima casta.
- 47. Tutte le persone che praticano il gineceo ne escano e vi entrino portando in mano oggetti ben conosciuti e facendosi facilmente riconoscere (dai portieri) per mezzo di qualche segno distintivo.
- 48. Il re si astenga dal visitare un dipendente infermo a meno che non si tratti d'una malattia mortale, chè un malato grave s'impone alla sollecitudine d'ognuno.

¹ Correggi: «janasambâdha ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leggo col Comm. : « âyudhakuçalam ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perchè spesso le spie inviate dal nemico si camuffano da penitenti, come si vedrà in seguito (XII, 25).

- 49. Dopo aver preso il bagno ed essersi unto il corpo di profumi, il principe inghirlandato e coperto di fulgidi ornamenti si accosti alla regina che a sua volta essendosi bagnata, indossi un abito diligentemente esaminato e sia ornata di belli monili.
- 50. Ma non vada dalle proprie camere in quelle della regina, chè nelle donne non deve riporre mai fiducia anche se sia da quelle sommamente amato.
- 51. Recatosi *Bhadrasena* nelle stanze della regina fu ncciso dal proprio fratello (*Vîrasena*), e così pure il principe dei *Karūsha* morì per mano del proprio figlio legittimo che giaceva (nascosto) nel letto della madre.
- **52.** Il gran re di Kâçî trovandosi solo con la regina mori mangiando del grano cotto avvelenato cui quella, ingannandolo i, gli diceva esser condito col miele.
- 53. (La regina procurò la morte) al re dei Sauvîra per mezzo d'un gioiello della cintura spalmato di veleno; (la regina uccise) Vairantya con un nîpura <sup>2</sup> unto di tossico; (la regina causò la fine) a Jûrûsha con uno specchio avvelenato;
- **54.** e finalmente fu pure (la regina che) nascondendo nella treccia un pugnale trafisse Vidûratha. Il principe deve quindi guardarsi da questi tiri da serpenti e adoperarli contro il nemico.
- 55. E il mondo caduco e l'immortale con tutti i loro godimenti stanno in mano di chi fa ben custodire le mogli da uomini destri e fidati.
- 56. Volendo il re adempiere ai suoi doveri (coniugali) ogni notte deve recarsi presso una delle sue consorti secondo l'ordine voluto, dopo essersi corroborato con cibi afrodisiaci.
- 57. Spediti i negozi giusta la loro distribuzione (nelle varie ore della giornata), sull'imbrunire (il principe) congedi la gente; e dopo aver provveduto a i suoi doveri verso le proprie donne si abbandoni ad un sonno placido, pur sempre tenendo la mano alla portata dell'arma e custodito da uomini fidatissimi.

<sup>1</sup> Correggi: « vilobhitam ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ornamento ben noto del piede che sogliono portare le donne indiane. Esso è per il piede quello che il braccialetto è per il braccio.

<sup>3</sup> Leggo col Böhtlingk « pramadâhitakriyah ».

- 58. (3388). Quando il re con prudenza politica è sempre vigile, dorme felicemente il suo popolo privo d'ogni cura; ma s'egli spensierato s'addormenta, (tosto) il pericolo d'un male andrà a destarlo, e desto lui, eccoti pure i sudditi scossi dal loro riposo <sup>1</sup>.
- 59. In tal modo anticamente i saggi definirono i caratteri di un buon re e di un buon regno; però il principe che con prudenza politica vi si conformi, acquista il grado d'una delle divinità preposte alla guardia dell'universo.

Qui finisce il settimo capitolo del *Nîtisâra* di *Kâmandaki* intitolato: «la preservazione propria e quella dei figli ».

#### CAPITOLO VIII

- I. Il re d'un dato territorio quando sia fornito d'un tesoro e d'un esercito, deve, risiedendo in un sito forte, convenientemente tener d'occhio coi suoi ministri e consiglieri (le pratiche di tutti i principi confinanti i quali costituiscono la così detta) sfera politica (mandala).
- 2. Quando la ruota (del carro) è stata diligentemente tentata, il re che vi è dentro procede (sicuro) in mezzo al suo splendore; me se quella non si esamini, il re strisciando si logora al pari di essa <sup>2</sup>.

¹ Col Böhtlingk accetto la lezione del Comm.: « svapitary asadbhayât ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Designando la parola mandala la ruota del carro e la sfera politica, l'A. se ne avvale per comporre una sentenza a doppio senso e paragonare ad un carro che abbia le ruote sconquassate il principe che non sorveglia i movimenti degli amici e dei nemici che circondano il suo territorio.

- 3. Il Vijigîşu¹ (che non lascia inesplorata nessuna parte della sfera politica) piace a tutti gli uomini come la luna piena; però egli deve procurare che non siavi difetto alcuno nella sua sfera politica².
- 4. Ministri, paese, fortezze, tesoro ed esercito in quinto luogo, sono chiamati dai dotti di tal materia le *Prakṛti* (ossia gli elementi costitutivi dello Stato) di un *Vijigiṣu*.
- 5. Ma Bṛhaspati disse che un regno risulta di sette elementi, perchè oltre a quelle cinque prakṛti bisogna noverare l'alleato e il re stesso.
- 6. Ad ogni modo, un principe che provveduto delle *prakṛti* con somma energia e con sforzo mira costantemente alla vittoria, si dimanda *Vijigiṣu*.
- 7, 8, 9, 10, 11. Le qualità che si addicono ad un Vijigisu sono: la nobiltà dei natali, l'ossequio ai vecchi, l'energia, la liberalità, la perspicacia, la larghezza della mente, la fierezza, la veridicità, la prontezza, la grandezza d'animo, la modestia, l'indipendenza, l'abilità nel saper riconoscere il luogo e il tempo opportuni all'azione, la fermezza, la tolleranza in tutte le angustie, la versatilità, la destrezza, la continua segretezza, la stabilità della parola, il coraggio, l'arte di saper conoscere chi gli è devoto, la gratitudine, l'amorevolezza verso chi chiede rifugio e il risentimento (verso chi offende), la serietà, l'esperienza, di cui abbia già dato prova, del proprio ufficio 3, la sapienza, l'antiveggenza, l'infaticabilità, l'osservanza del proprio dovere, la sollecitudine nel circondarsi di buone persone e nel far prosperare gli elementi dello Stato.
  - 12. Veramente pur destituito d'ogni virtù è (sempre) re

¹ Vijigîşu vuol dire: chi desidera vincere, ed è epiteto proprio d'un re che stia in sulla conquista. Confrontisi lo çl. 6: jetum eşanaçîlaç ca vijigîşur iti smṛṭaḥ (chi ha per abito il desiderio di vincere si chiama vijigîşu).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anche qui mandala si presta al doppio senso di disco lunare e di sfera politica, onde il paragone tra la luna piena e il re che non lascia sussister magagna nel cerchio dei principi confinanti.

<sup>3</sup> Correggo: « svakarmadrstaçûstritvam ».

chi sia dotato di potenza: dinanzi al potente tremano i nemici come le gazzelle al cospetto del leone 1.

- 13. Quando il re abbia acquistata (fama di) potenza, egli perviene ad un alto grado di prosperità; però s'industrî a crearsi (riputazione di) gran potenza dando continue prove del suo valore.
- 14. Si suole chiamare nemico <sup>2</sup> chi (con te) aspira all'acquisto d'una stessa cosa; ma il vero formidabile nemico è chi sia dotato delle qualità d'un Vijigisu.
- 15. (5859). Facile a rompersi è il nemico avido, crudele, pigro, mendace, incurante, pusillanime, leggiero, sciocco e sprezzatore della milizia.
- 16, 17. La sfera politica di un Vijigisu<sup>3</sup> risulta composta del nemico, dell'amico, dell'amico del nemico, dell'amico dello amico, dell'amico dell'amico del nemico, (i quali tutti sono) si-

I nomi di Pârṣṇigrâha, Âkranda ed Âsâra non vogliono designare altro se non i nemici e gli amici che il Vijigîṣu ha dietro le spalle. Così il Pârṣṇigrâha è il nemico, l'Âkranda è l'amico, il primo Âsâra è l'amico del Pârṣṇ. (ed è detto anche Pârṣṇigrâhâ-sâra), ed il secondo Âsâra è l'amico dell'Âkranda (ed è detto anche Âkrandasâra).

¹ Leggo col Comm.: « pratûpayuktût trasyanti pare siihûn mṛgû iva ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Invece di « avilakṣaṇam » leggasi « arilaº ».

<sup>&</sup>quot;Cf. Gl' Indiani e la loro Sc. Pol. pag. 92, par. 32. In generale notisi che in questa enumerazione si vuol fermare il principio della naturale inimicizia tra due principi confinauti e la naturale amicizia tra due monarchi che hanno lo stesso nemico. Poniamo ad es. che il regno del principe A. confini con quello del principe B, che il principe B sia limitrofo con C, C con D, D con E ed E con F. A sarà naturalmente nemico di B e B sarà naturalmente nemico di C; ma A e C avendo per comune nemico B saranno naturalmente amici. Proseguendo secondo lo stesso criterio C sarà nemico di D e D sarà amico di B, perchè entrambi hanno a comuni nemici A e C, D alla sua volta sarà nemico di E ed E sarà amico di A e di C, perchè tutti e tre hanno a nemici B e D, E finalmente sarà nemico di F ed F sarà amico di B e di D perchè nemici loro comuni sono A, C, E.

tuati dinanzi al Vijigîşu, ed inoltre del Pûrṣṇigrâha (il nemico che assalta ai calcagni), dello Âkranda che immediatamente lo segue, e dei due Âsûra (cioè dell'alleato) del primo e di quello del secondo, (i quali tutti sono) detti (possedere i loro territorî) dietro (quello del Vijigîşu).

- 18. Il principe il cui territorio confina col (regno del) Vijigisu e con (quello del) nemico di quest'ultimo si chiama il mediano, e quando quelli sono uniti è atto a giovarli, a distruggerli quando sono separati.
- 19. Posto fuori del territorio i di questi ultimi (cioè del Vijigîsu, del suo nemico e del principe mediano c'è) il Neutrale che superiore in forza (a ciascuno di essi) è atto a recar loro giovamento quando sono uniti, a sconfiggerli quando sono divisi.
- 20. Cotesti quattro principi <sup>2</sup> son detti costituire gli elementi fondamentali (dell'intera sfera politica); però *Maya*, l'esperto maestro di scienza politica affermò che ogni circolo politico risulta di quattro elementi.
- **21.** Puloma ed Indra (suo genero) sostennero invece che ogni circolo politico è formato da sei principi, cioè dal Vijigîșu dal suo nemico, dal suo amico, dal Pârșnigrâha, dal re mediano e dal Neutrale.
- 22. Uçana dal canto suo sentenziò esser composta una sfera politica di dodici re, (chè in essa vanno computati) il neutrale, il principe mediano (e i dieci re che formano) il circolo politico del Vijigișu<sup>3</sup>.
- 23. Contando per ognuno dei dodici re il nemico e lo amico, *Maya* affermò: « quelli (i dodici re) e questi (i dodici nemici e i dodici amici) formano un circolo politico di trentasei principi » <sup>4</sup>.
  - 24. La scuola che piglia nome da Manu menziona quali

<sup>1</sup> Leggo col Comm.: « mandalad bahir etesam ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cioè il Vijigîșu, il suo nemico, il principe mediano e il Neutrale.

<sup>&</sup>quot;I principi menzionati negli *çloki* 16 e 17 sono veramente nove, però comprendendosi nella sfera politica anche il *Vijigisu* si ha appunto il numero di dieci re.

¹ Nel secondo verso leggo: « sattrimçatkam idam praha te ca te ca punar mayah ».

elementi costitutivi (del circolo politico) i cinque fattori (d'un regno): ministri etc. <sup>1</sup> di ognuno dei dodici re.

- 25. I dodici re elementi fondamentali della sfera politica, i ministri etc. di ognuno di essi, ecco i settantadue <sup>2</sup> fattori del circolo degli elementi politici.
- 26. Il Guru <sup>3</sup> opina che la sfera politica comprende diciotto principi, cioè il nemico di ambedue (del Vijigisu e dell'avversario di costui) col proprio nemico e col proprio amico, l'amico (di ambedue del Vijigisu e dell'avversario di costui) col proprio nemico e col proprio amico e finalmente i dodici re fondamentali.
- 27. Gli antichi saggi stimarono che una sfera politica risulta di 108 elementi, chè di essa fanno parte i ministri etc. di ognuno dei diciotto principi (oltre ai diciotto principi medesimi) 4.
- 28. Viçâlâkṣa computando per ciascuno dei diciotto re l'amico ed il nemico (oltre ai diciotto re medesimi), afferma che gli elementi d'un circolo politico sono cinquantaquattro.
- 29.— Se per ognuno di questi cinquantaquattro elementi si computano altresi i ministri etc., la sfera politica si dirà allora composta di 324 fattori.
- **30.** Unendo la sfera politica del *Vijigişu* che risulta di sette elementi <sup>5</sup>, con quella del suo nemico che risulta pure di sette elementi, altri dicono che i fattori d'un circolo politico (completo) sono quattordici.

¹ Cotesti fattori essenziali d'un regno designati da Kâman-daki con la formola « amâtyâdyâḥ » (ministri etc.) sono cinque : ministri, regno, fortezze, tesoro ed esercito. Cf. M. VII. 155-157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leggo col Comm.: « dvyadhikâ saptatiḥ ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Che sotto questo nome di guru l'A. voglia alludere a Bṛha-spati, secondo suggerisce il Comm., mi par difficile. Per Kâmandaki il guru è sempre Câṇakya. Cf. Cap. II, 4,6 dove Bṛhaspati è chiamato col suo nome e Câṇakya col titolo di guru.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Intendi anche qui sotto la formola « ministri etc. » i cinque fattori essenziali d'un regno: ministri, regno, fortezze, tesoro ed esercito.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Cap. I, cl. 16.

- 31. Alcuni sostengono che il Vijigîşu, il suo nemico e il re mediano sono i tre soli fattori d'una sfera politica; altri dicono che questi tre principi congiunti col loro rispettivo alleato fanno si che il circolo risulti di sei elementi.
- 32. E computando per ciascuno di questi sei principi i fattori essenziali d'un regno: ministri etc., gli esperti di tal materia dichiararono che trentasei elementi concorrono a formare un circolo politico.
- 33. Il Vijigîşu, il suo nemico e il re mediano, ciascuno di loro singolarmente comprende sette elementi; però, dissero altri dotti politici, una sfera politica è composta di ventuno fattori.
- 34. I quattro principi fondamentali congiunti col loro rispettivo alleato formano otto elementi, e aggiungendo a ciascuno di questi i ministri etc., il circolo politico raggiunge il numero delle sillabe del metro detto jagati (ossia quarantotto).
- 35. Alcuni dotti di tal materia affermano essere dieci i fattori d'un circolo politico ossia (i cinque principi situati) dinanzi al Vijigîşu, i quattro situati dietro (ed il Vijigîşu stesso)<sup>2</sup>.
- 36. Ed altri dotti alla lor volta dicono che un circolo politico comprende sessanta elementi perchè ai dieci re fondamentali bisogna aggiungere i ministri etc., di ognuno di loro.
- 37. Il nemico e l'amico anteriori al Vijigîṣu, il nemico e l'amico posteriori 3 (ed il Vijigîṣu stesso) formano un aggregato di cinque elementi politici, (ai quali bisogna aggiungere) i ministri etc. di ciascuno di loro; (però alcuni) affermano che la sfera politica è composta di trenta fattori.
- 38. E dai più oculati politici si suol dire che la cosa non procede altrimenti per il nemico del Vijigisu [che egli cioè (al pari del Vijigisu) unito col nemico e l'amico anteriori e col nemico e l'amico posteriori forma un aggregato di cinque elementi politici]; però dagli esperti si deve aggiungere un gruppo di altri cinque fattori ai trenta (di cui è parola nel verso precedente).

<sup>4</sup> Correggo col Comm.: « pṛthak caite ṣaṭo ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. cl. 16 e 17.

<sup>3</sup> Leggo col Comm.: « paçcime te ca ».

- **39.** Secondo *Parâçara* i due legittimi elementi (d' un circolo politico) sono due: (il *Vijigîşu*) assalitore è il primo e più importante, l'altro è il principe assalito <sup>1</sup>.
- 40. Secondo alcuni, essendo la qualità di nemico identica a quella di *Vijigîşu* perchè e il primo e il secondo mirano ad assaltarsi reciprocamente, così la sfera politica comprende un unico e solo elemento.
- 41. Diversi quindi sono i modi in cui suole descriversi la sfera politica, tuttavia è evidentemente ammesso da tutti che essa risulta di dodici principi.
- **42.** Quegli invero può chiamarsi esperto politico il quale conosce l'albero che ha otto rami, quattro radici, sessanta foglie, che si regge sopra una doppia base e produce sei fiori e tre frutti <sup>2</sup>.
- **43.** Il Parsnigraha e (il primo)  $\hat{A}sara$  (alleato di lui) sono dichiarati essere i due amici del nemico (principale del Vijigisu), l' $\hat{A}kranda$  invece ed (il suo alleato, il secondo)  $\hat{A}sara$  son chiamati (i due amici) del Vijigisu<sup>3</sup>.
- 44. Tenendo a bada i due nemici posteriori coi due alleati (posteriori) si avanzi (il *Vijigisu* contro ai nemici che ha dinanzi seguendo la stessa tattica osservata) pei due (nemici) posteriori, (cioè tenendo a bada) il nemico anteriore e l'alleato di costui coi due propri (amici) anteriori.
- 45. E si volga indietro (contro i nemici posteriori) quando è riuscito a paralizzare l'amico dell'amico del nemico per mezzo del Neutrale potente (che abbia tirato dalla sua), accontentandolo (in qualche sua pretesa).
- 46. Metta alle strette il *Pârṣṇigrâha* con le forze proprie e con quelle dell'*Âkranda* e l'*Âsâra* del *Pârṣṇigrâha* con le forze dell'*Âkranda* unito col suo proprio *Âsâra*.
- 47. In altri termini sradichi il proprio nemico giovandosi delle forze proprie e di quelle dell'alleato, ed opprima l'amico del nemico avvalendosi del proprio alleato e degli amici di costui.

¹ Correggi l'errata lezione « tathâ nyâyyo abhiyujyate » in « tathâ 'nyâ yâ 'bhi° ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Gl' Indiani e la loro Sc. Pol. pag. 94, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. lo *çloka* 17 e la relativa nota.

- 48. Incalzi l'amico dell'amico del nemico col Neutrale e con l'amico del proprio amico.
- 49. Secondo questo ordine il Vijigîşu deve, sempre alacre soggiogare il proprio nemico infesto e (ogni singolo avversario) dei propri amici limitrofo (ad uno di costoro).
- 50. Quando principi sagaci e sempre pronti stringano da due parti il nemico, questi non tarda a rimanere sconfitto e a discrezione del Vijigişu.
- 51. Procuri con ogni mezzo di tirar dalla sua chi (per avventura) sia amico a lui e insieme amico del nemico; che gli avversari sono facili a rompersi <sup>2</sup> quando sieno staccati dal proprio alleato.
- **52** (1668). Per un motivo altri ci è amico o nemico, però (il *Vijigișu*) deve schivare quella cagione per cui può procurarsi dei nemici.
- 53. Ma prima d'ogni altra cosa egli deve sempre cattivarsi l'affetto di tutto il popolo; chè un re il quale è riuscito a guadagnarsi gli animi dei popoli consegue una perfetta felicità.
- 54. Procuri di farsi amici i piccoli principi lontani che risiedono in luoghi inaccessibili per fortezze, <sup>3</sup> perchè la loro esistenza mantiene in ordine la sfera politica.
- 55. Se per desiderio di conquista il re mediano si avanzi con forze preponderanti, egli deve tenergli fronte unen-

¹ La forma « antarantarâm » non è registrata nel Diz. di Pietroburgo. Il Comm. chiosa: « mitrâ pâm antarantarâm mitrabhùmyanantaram çatrumitram ityarthah ». Parmi che la parola vada scomposta in antaram a cui è stato aggiunto il suffisso del comparativo tarâm solito ad affiggersi ai verbi ed anche agli avverbi. Antaram nel caso nostro sarebbe un avverbio che significa internamente, fra, in mezzo. Il secondo verso letteralmente tradotto suonerebbe: « soggioghi il proprio nemico infesto (ed i nemici) degli amici a seconda che si trovano in mezzo (propinqui, limitrofi) a loro.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Correggi: « sukhocchedyâ hi ça" ».

<sup>3</sup> La parola sthâna qui non può voler dire altro se non fortezza. Cf. Böhtlingk's Indische Spriiche, vol. II, sent. 2677.

dosi col proprio nemico. Se ciò non gli riesce ceda facendo la pace.

- 56. Il nemico è di due specie: naturale ed acquisito. Il nemico naturale nasce nel seno della propria famiglia (i fratellastri, gli zii paterni e qualunque parente che può vantare pretese sulla eredità che tocca a te); l'altro nemico invece nasce da una cagione qualunque.
- 57. Dicono i saggi che verso il nemico ci si può contenere in quattro modi: o lo sradichiamo o lo stremiamo o venuto il momento opportuno l'opprimiamo o lo dissanguiamo.
- 58. I maestri di politica chiamano dissanguamento il torre (al nemico) danari e soldati, ed oppressione il condannargli a morte tutte le persone più cospicue del regno.
- 59. Il nemico limitrofo alla tua terra, quantunque prospero, si può (facilmente) sradicare quando manchi d'appoggi o sia sostenuto da un debole. <sup>2</sup>
- **60.** Venuto il momento propizio dissangui ed opprima chi pensa d'aver sostegni (e non ne ha). Chiamano sostegno (in politica) una fortezza ovvero un alleato riconosciuto valido dagli intelligenti.

lubdhaḥ krûro 'laso 'tyantapramâdî bhîrur asthiraḥ |
mûḍho yogâ-(yodhâ?)-vamantā ca sukhocchedyo ripuḥ sadâ ||
Codesto çloka è con qualche variante identico al quindicesimo. É
facile che si tratti di uno spostamento; però il posto naturale del
distico è qui dove si parla dell'uccheda o sterminio del nemico.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Comm. interpola due Cloki che suonano:

vijigişaty uddsîne sarve maṇḍalinaḥ saha | sarvadharmeṇa tiṣṭheyuḥ praṇameyur açaktayaḥ || samutpanneṣu kṛcchreṣu sambhûya svârthasiddhaye | âpatprataraṇaṃ samyak sarvadharma iti sṃṛtaḥ ||

<sup>«</sup> Se muova alla conquista il neutrale, tutti i principi della sfera politica debbono insieme tenergli testa seguendo la tattica comune; non potendo far ciò, cedano.

Si chiama tattica comune l'unirsi (con altri) nelle difficoltà allo scopo di raggiungere il proprio vantaggio, ed è questo il mezzo più sicuro per scampare dalle disgrazie.

 $<sup>^2</sup>$  Dopo questo distico il Comm. ne aggiunge un altro che suona:

- 61. Il nemico naturale mirando a toglierti tutto il regno, va sradicato così come i Vibhîsana sradicò il fratello (Râvaṇa) e (Hanumat detto) figlio del Sole il fratello (Bâlin).
- 62 (2311). Il nemico naturale conosce le tue magagne, le tue operazioni, la tua ricchezza, e penetrando (nel tuo regno) lo arde come il fuoco un albero secco.
- 63. (Il Vijigișu deve inoltre) sollecitamente sopprimere, come *Indra Triçiras*, l'amico che d'animo doppio parteggia (contro di lui).
- 64 (4405). Deve invece dare braccio forte al nemico quando questi venga assalito da un nemico potente, si trovi in angustia e minacci d'involgere nella sua rovina anche lui (il Vijiqisu). <sup>2</sup>
- 65 (4406). Non bisogna cercare la rovina completa di quel nemico che, soppresso, spiana la strada ad un altro nemico, ma si deve piuttosto procurare di tenerselo soggetto.
- 66 (5895). Per tenere a freno un principe tradizionalmente nemico alla tua casa ed indomabile, bisogna subito sguinzagliargli addosso un suo parente infesto.
- 67 (6212). Il veleno perde la sua efficacia per mezzo di altro veleno, il diamante intacca il diamante, un grosso elefante che abbia già dato prova della sua gagliardia abbatte un altro grosso elefante.
- 68 (4666) il pesce abbranca l'altro pesce e cosi pure indubbiamente il parente l'altro parente.  $R\hat{a}ma$  per sterminare  $R\hat{a}vana$  si procurò l'amicizia di  $Vibh\hat{s}sana$  (fratello di lui).
- 69. (Il Vijigîşu) se è prudente deve schivare quel procedere che metta in scompiglio la sua sfera politica. Procuri invece di cattivarsi gli animi di tutti quanti i fattori di essa.
- 70. Con le dolci parole, coi doni e con gli onori, guadagni a sè i cuori di quanti sono elementi della sua potenza; con lo screzio e la violenza dissolva quanti sono elementi della potenza altrui.

<sup>&#</sup>x27; Non deve forse congetturarsi: « sodaryah yathâ » invece di sodaryah tathâ » ?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leggo col Comm.: « dviṣatâ kṛcchra<sup>0</sup> » e « kurvîtopacayam ».

<sup>3</sup> Cf. il distico 61.

- 71. L'intero circolo politico è composto di amici e di nemici, (ma e gli uni e gli altri, anzi) tutti gli uomini vanno a caccia del proprio vantaggio, però dove mai c'è (nel mondo) imparzialità?
- 72. Opprima quindi anche l'amico che abbia guadagnato a se per mezzo di largizioni, quando lo vegga girar nel manico, e lo distrugga se gli fa addirittura il voltafaccia.
- 73 (522). Se i nemici i portano vantaggio bisogna farseli amici, e se gli amici procacciano danno bisogna lasciarli in asso.
- 74 (4386). Pure il parente che noccia è nemico, e lo si deve abbandonare: affezionato o non affezionato si chiama amico (in politica) chi arreca giovamento. <sup>2</sup>
- 75 (4851). (Il *Vijigîşu*) dopo aver messo a prova in varî modi l'amico deve abbandonarlo solo quando abbia scoperto in lui una magagna. Abbandonando un amico mondo d'ogni colpa, egli non pure commette un' ingiustizia ma fa cosa contraria al proprio interesse.
- 76 (7308). Codesta ricerca delle colpe e dei meriti (degli amici, il *Vijigîşu*) deve farla egli stesso in ogni luogo e in ogni tempo. L' inflizione della pena è lodata solo quando egli abbia da sè scoperte le colpe.
- 77 (3533). Egli non deve mai abbandonarsi all'ira prima d'aver conosciuto secondo verità (come stanno le cose); chè vien reputato simile a serpente chi infuria contro gl'innocenti.
- 78. Sappia conoscere la differenza che passa tra amici mezzani, amici supremi e amici infimi e rispettivamente sappia distinguere quelli che sono benefici mezzani, supremi ed infimi.
- 79. Non attacchi (uno) a torto, e conformemente a ciò non presti ascolto alle false insinuazioni; ma allontani tutti quelli che cercano di seminar zizzania tra gli amici.
- 80. Sappia intendere la parola utile, quella che tradisce invidia, la imparziale, la parziale, l'allusiva e l'ambigua.

<sup>1</sup> Leggo col Böhtlingk: « amitrân api kuro ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leggo col Comm.: « bandhur apy ahite yuktaḥ çatruḥ tam parityajet ».

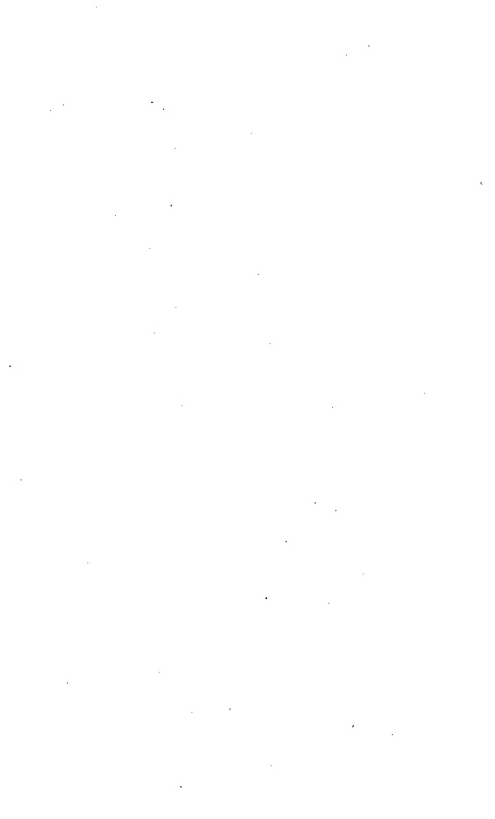
- 81. Non manifesti aperta propensione per nessuno dei suoi amici, ma subito fomenti tra di loro l'emulazione del suo favore.
- 82 (1678). Conoscendo il momento propizio, essendo in gioco un grave interesse, egli deve occultare i difetti (degli amici) vili e parlar di virtù che non hanno.
- 83. In generale un principe deve procacciarsi amici di qualunque condizione, chè il re fornito di molti amici riesce a soggiogare i nemici.
- 84 (3254). Nel cercar riparo alle disgrazie degli uomini, laddove cioè nè il fratello, nè il padre, nè qualunque altra persona rimane ferma al suo posto, quivi fermo rimane il vero amico.
- 85. Per mezzo dunque di amici fedeli tenga da ogni parte a freno i nemici. ¹ Questa chiamano gli esperti la condotta da tenere nel governo della sfera politica.
- 86. Amici, neutrali e nemici: di tali elementi risulta costituita una sfera politica; però la vigilanza accurata che si esercita sopra quelli si chiama vigilanza della sfera politica.
- 87. In tal guisa un principe battendo la strada della retta politica, sempre volto all'azione e vigile custode della sua sfera politica, questa possedendo monda d'ogni magagna, splende come luna autunnale generando letizia nei popoli.

Qui finisce l'ottavo capitolo del *Nîtisâra* di *Kâmandaki* intitolato: « il seno della sfera politica <sup>2</sup> e in che modo in essa debba comportarsi (il re) ».

CARLO FORMICHI.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leggo coi codici A, B, C: « amitrân sarvato mitrair nigrhnŷyâd drḍhavrataih.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Correggi: « mandalayonir mano ».



## CRONOLOGIA STORICA DELL'INDIA

## NELL'ETÀ MODERNA

#### AVVERTENZA

Le vicende storiche dell' India nell' età moderna presentano un interesse diverso da quelle del periodo antico e da quelle del periodo che corrisponde al nostro medio evo. Le vicende del periodo antico interessano principalmente perchè si formarono allora le culture bramanica e buddistica. Quelle del periodo seguente perchè agli antichi elementi etnografici e di cultura uno nuovo se ne aggiunse, l'elemento maomettano. Le vicende dell' età moderna interessano invece per i rivolgimenti economico-politici che condussero alla conquista dell'India fatta dagli Europei, ed alla formazione dell' attuale Impero Anglo-indiano, il più grande impero coloniale che sia mai esistito.

Questo lavoro è uno schema cronologico delle vicende politiche dell'età moderna. Esso è estratto da uno schema simile della Storia dell' India, che fa parte d'una Cronologia Storica generale, di cui, due anni or sono, fu già pubblicata la parte che abbraccia le vicende romane. Ciò spiega perchè talora si riferisca a dati e notizie che qui non appariscono. L' estratto fu però adattato in modo che potesse stare anche per se.

La presente pubblicazione forma, quanto al tempo, quasi il seguito d'una Cronologia dell' India fino al 1530, uscita recentemente in Inghilterra, la prima opera di questo genere per l'India, ricca di dati cronologici e d'indicazioni bibliografiche. Ma ciò solo quanto al tempo; poichè le due opere sono d'indole diversa.

La storia e la cronologia storica dell' India nell' età moderna, benchè non accertate in tutti i particolari, sono però molto più certe che nei tempi anteriori, per la natura e l'abbondanza delle fonti. Lassen, Mill, Wilson, Flechia, Elphinstone, Gleig, Hunter, Danvers, Fraser ed altri hanno reso la storia moderna dell' India quasi altrettanto sicura e chiara come la storia d'una nazione europea. Furono queste le mie guide.

Nella trascrizione dei termini indiani non ho creduto che fosse necessario di seguire il sistema

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Mabel Duff (Mrs. Rickmers), The Chronology of India, Westminster 1899, in 8°.

adottato ora dalla maggior parte dei nostri filologi indianisti, e che fu esposto da L. F. Pullé nei suoi « Studi italiani di filologia indo-iranica », Vol. I, Firenze, 1897, pag. vi-viii. In un lavoro puramente storico e fatto per uso di tutti mi parve che convenisse adoperare l'ortografia della nostra lingua; norma che ho seguito in tutte le parti della Cronologia Storica generale che comprendono le vicende di popoli le cui lingue siano comunemente poco note. Ma mi son valso dell'ortografia inglese per due suoni che la nostra non può sempre rendere senza alterarli. Perciò nei termini indiani j = g dinnanzi ad e ed i; ch = c dinnanzi ad e ed i. Quest'avvertenza vale anche per i nomi turchi e persiani che s'incontreranno in questo scritto.

A. ROLANDO.

Maomettani

Stati principali dell'India verso il 1498.1

- a) Cashmir; durerà fino al 1586:
- b) di *Delhi*, dinastia afgana dei Lodi dal 1450; durerà fino al 1526:
- c) Bengala; durerà fino al 1575:
- d) Gujerate; durerà fino al 1572:
- e) Sindh, dinastia dei rajaputi Sama; durerà fino al 1592:
- f) stati del Decean sorti alla dissoluzione di quello di Calbergah fra il 1489 e il 1512:
  - Berar, o di Ellicpur, dinastia degli Imad; durerà fino al 1572:
  - di Bijapur, dinastia turca degli Adil; durerà fino al 1686:
  - di Ahmednagar, dinastia dei Nizam; durerà fino al 1633:
  - di Bider, dinastia turca dei Barid; durerà fino al principio del sec. XVII, incerto l'anno:
  - di Golconda, o di Haiderabad, dinastia turca dei Cutb; durerà fino al 1687:

<sup>1</sup> Lo storico portoghese Grò Barros, Dell'Asiα, trad. ital. di Alf. Ulloa, Venezia 1562, (lib. IV, Cap. 7), enumera così gli stati dell'India in principio del secolo XVI. « Et ancora che tutta questa provincia sia » habitata da due sorti di popoli in fede, una idolatra et l'altra Macomet-

<sup>»</sup> tana, è nondimeno molto diversa ne i riti et ne i costumi, et tutti fra

<sup>»</sup> loro l'hanno divisa in molti regni et stati: come ne i regni di Moltan

<sup>&</sup>quot; (nel Sindh), Delin, Cospetir (?), Bengala in parte, Orissa, Mando (il

<sup>»</sup> Malra dipendente dal Gujerate), Chîtor, Guzarate, che comunemente

<sup>&#</sup>x27;» chiamiamo Cambaia: et nel regno di Decanin diviso in molti stati che

<sup>»</sup> ha grado di Re come quello di Palen (?) che giace tra l'uno e l'altro.

<sup>»</sup> Et nel grande regno di Bisnaga (Vijaiangara), che ha sotto di sè alcuni

<sup>»</sup> reguli, con tutta la provincia del Malabar, divisa fra molti Re et prin-

<sup>»</sup> cipi di piccolissimi Stati, rispetto agli altri maggiori, che noi tacciamo:

<sup>»</sup> parte de'quali sono esenti, et altri soggetti a questi nomati ».

g) Orissa, dinastia dei rajaputi Surajvansa; durerà fino

- al 1558:

  i) Mewar, o di Chitor (verso l'a. 1600 di Udaipur),
  dinastia dei rajaputi Guhila o Sesodia; indipendente fino al 1818:

  h) di Vijaianagara; durerà fino al 1565:
  l) Seilan; durerà fino al 1803.
- a. 1498. Il portoghese Vasco di Gama, partito con tre navi dal Portogallo nel Marzo o nel Luglio 1497, svoltato il Capo di Buona Speranza, approda a Calicut (Coli Cotta) nel Malabar, nel dominio del Zamorin (20 Maggio). 1 Quindi naviga verso N., costeggiando il Malabar, tocca Cananor e giunge fino all'isola Anjediva presso Goa. Ripartito di qui sul finire dell'anno con un carico di spezierie, arrivò a Lisbona nel Settembre 1499.

Cominciano così relazioni dirette fra l'Europa e l'India per la via marittima.

<sup>1</sup> Il nome Zamorin, adoperato dai Portoghesi, corrisponde all'indigeno tamilico «Tamuri» e al sanscrito «Samudri» («figlio del mare»). Le vicende anteriori di questo stato non si conoscono. Esse si rattaccano a quelle dei tre stati di Chera, dei Pandia e di Chola, che esistevano anticamente nel Dravida, la regione più meridionale del Deccan. Questi stati furono, verso il 1370, incorporati nel finitimo Regno di Vijaianagara, il quale s'estese così su tutto il Deccan meridionale. È probabile che allora varii principi locali abbiano conservato i loro dominii come vassalli, e tra essi il Zamorin; ma non si può dire se questo fosse un discendente o successore degli antichi Re. Secondo gli scrittori portoghesi, la serie dei Zamorin rimonterebbe fino a Samana Primal, (Cheruman Permal ehe fu Re di Chera nella prima metà del sec. IX). Verso il 1500 il Zamorin era sovrano del Malabar da Collam a Calicut, e varii raja locali erano suoi vassalli. Cfr. C. Lassex, Indische Alterth., IV, 196 e 255; W. W. Hunter, Hist. of british India, London 1899-1900, I. 95; C. Mabel Duff, The Chron. of India, Westminster 1899, ad a. 825.

- a. 1500-1503. Principio del dominio portoghese.
  - a. 1500. Pedro Alvarez Cabral, comandante d'una spedizione portoghese, giunto nell'India dopo aver scoperto per via il Brasile, fa un trattato d'amicizia col raja di Cochin, vassallo del Zamorin e suo rivale.
  - a. 1501-02. Spedizione di Giovanni de Nova.
  - a. 1502. Seconda spedizione di Gama. Comincia la guerra col Zamorin.
  - a. 1503. Alfonso Albuquerque e suo cugino Francesco, comandanti d'una spedizione portoghese, ottengono dal raja di Cochin facoltà di costruire un forte. I Portoghesi diventano così arbitri di questo piccolo dominio.
- a. 1505-1509. Nel dominio portoghese Vicerè Francesco de Almeida, il primo Vicerè; nuovi acquisti.
  - a. 1505. Occupazione dell'isola Anjediva presso Goa, ove è costruito un forte (Sett.). Costruzione del forte S. Angelo a Cananor, per concessione del raja locale (Ott.). Il Vicerè stabilisce la sede del governo a Cochin.
  - a. 1506. Guerra contro il Zamorin (V. a. 1498). Lorenzo Almeida, figlio del Vicerò, distrugge una flotta del Zamorin nel porto di Cananor (17-18 Marzo).

Lorenzo Almeida visita le isole Maldive e il porto di Colombo in Ceilan.

- a. 1508. Lorenzo Almeida è sconfitto e ucciso in uno scontro colla flotta dei Sultani d'Egitto e del Gujerate a Chaul presso Bombay.
- a. 1509. Il Vicerè move da Cochin con una flotta per vendicare il figlio, e distrugge molte navi maomettane presso Diu nel Gujerate (2 Febb.).

- a. 1508-1515. Nel Regno di Vijaianayara, che s'estendeva su tutto il Deccan meridionale, Re Vira Narasinha, figlio e successore di Narasinha. <sup>1</sup> Mantiene relazioni amichevoli coi Portoghesi, ai quali concede di stabilirsi per il commercio a Negapatan, sulla costa del Coromandel (V. dopo, a. 1509-1515). Continue inimicizie cogli stati maomettani del Deccan, coi quali confinava a Nord.
- a. 1509-1515. Nel dominio portoghese governatore Alfonso de Albuquerque; grande incremento.
  - a. 1510. Conquista di Goa nello stato maomettano di Bijapur (4 Marzo). Ripresa da Adil Can, sultano di Bijapur, Goa è poi riconquistata definitivamente da Alburquerque (25 Nov.). Ivi è trasportata la sede del governo, che prima era a Cochin.

Il vicino raja di Onor si riconosce vassallo. Prime relazioni col Re di Vijaianagara.

- a. 1512. Stabilimento a Negapatam sulla costa del Coromandel, nel dominio del Re di Vijaianagara (V. a. 1508-1515).
- a. 1513. Il Zamorin (V. a. 1498) concede la costruzione d'un forte a Calicut; con un trattato riconosce la supremazia portoghese (24 Dic.).

Albuquerque conquistò pure Malacca nell' India ulteriore (20 Ag. 1511); spedì tre navi alla scoperta

<sup>1</sup> Del nome Narasinha i Portoghesi fecero Narsinga, e tutti i Re di quello stato denominarono «Re Narsinga». Anche la città ove essi risiedevano divenne «Narsinga», e quindi i Re di Vijanagara furono detti comunemente «Re di Narsinga». Già il viaggiatore fiorentino Filippo Sassetti avvertiva nel 1585 che questo nome di città nell'India non si ritrovava; Lettere di F. Sassetti, Firenze, 1855, pag. 342. Tuttavia questa denominazione s'incontra ancora nella recente opera di F. C. Danvers, The Portuguese in India, London 1894, 2 vol.

delle isole delle spezierie, cioè delle Molucche (1511-12), ove i Portoghesi si stabilirono (1513) condotti da Antonio Miranda de Azevedo, per concessione del principe di Ternate; conquistò Ormuz, all'ingresso del Golfo persico (Febb. 1515): per tacere delle imprese da lui compinte sulla costa orientale dell'Africa e all'ingresso del Mar Rosso.

- a. 1515-1521. Guerra fra il regno di *Vijaianagara* (Re Crishnaraja) e lo stato maomettano di Bijapur (Sultano Ismail Adil). Entrambi i sovrani cercano l'appoggio dei Portoghesi.
  - a. 1521. Battaglia presso Rachol, vinta dal Re di Vijaianagara, il quale s' impadronisce di questa città col favore dei Portoghesi.
- a. 1518. Primo stabilimento dei Portoghesi in Seilan. Il Re dell'isola era considerato discendente del leggendario Vijaia, primo Re del popolo degli Arii immigrati colà, secondo le tradizioni indigene, l'anno stesso della morte di Buddha (a. 543 av. E. V.?); e come tali furono poi considerati anche i Re seguenti, l'ultimo dei quali fu spodestato dagli Inglesi nel 1803, come si dirà. Nelle varie parti dell'isola v'erano Re locali, più o meno subordinati al Re principale. Uno di essi, quello di Cotta, concede ai Portoghesi di stabilirsi a Colombo (Calan Ambo) e si riconosce loro tributario.

I Portoghesi saranno, d'ora innanzi, i supremi moderatori dell'isola; ma non ne compiranno mai la conquista.

a. 1520. Nel Sindh la dinastia dei Sama è spodestata dagli Arjuna, essi pure una famiglia di rajaputi maomettani, che vi domineranno fino al 1591-1592.

- a. 1524-1526. Fine dello stato di *Delhi* (Sultano Ibrahim Lodi) e origine dell' *Impero dei Mongolli* nell' India.
  - a. 1524. Dulat Can, governatore del Penjab, ribelle contro il Sultano di Delhi, chiede aiuto a Baber, un capo mongollo discendente di Tamerlano, che dominava in Cabul dal 1504.

I Mongolli varcano l'Indo ed occupano Lahor, Dibalpur e altri luoghi del Penjab.

a. 1526. Baber muove contro Delhi. Battaglia a Paniput, in cui il Sultano di Delhi è vinto e ucciso (21 Apr.); i Mongolli occupano Delhi.

Occupazione d'Agra (10 Mag.) e successivamente di tutto lo stato.

Ha principio così l'Impero dei Mongolli nell'India. <sup>1</sup> Ma, fin che visse Baber, i suoi dominii indiani furono uniti con quelli che egli aveva nell'Afganistan (V. dopo, a. 1526-1530).

a. 1526-1530. Nell' *Impero dei Mongolli* Imperatore Baber, che ne fu il fondatore (V. a. 1524-1526). È continuata e compiuta la sottomissione dei paesi che prima erano compresi nello stato di Delhi.

Il dominio di Baber comprendeva pertanto:

a) fuori dell' India, il Cabulistan, gran parte dell'Afganistan fino a Candahar e i paesi a S. dell'Amu Daria (Oxus) fino a Balk, confinando colla Persia;

¹ Il titolo d'Imperatori fu dato ai sovrani di questo stato dai viaggiatori e dagli scrittori europei, che li denominarono anche Gran Mogol, cioè capi dei Mongolli; ma essi portavano il titolo persiano di «Shah» (Re). A quel titolo si riattacca quello d'Imperatore dell'India, introdotto dagli Inglesi nel 1877, quasi a indicare che il Re d'Inghilterra è il successore dei sovrani mongolli.

b) nell'India, gran parte dell'Indostan, confinando col Cashmir, col Mewar, col Gujerate e col Bengala.

Morto Baber, questo dominio fu diviso tra i suoi figli, e i possessi dell'India ad E. dell'Indo toccarono a Humaiun (V. dopo, a. 1530-1536). L'Impero dei Mongolli s'estenderà successivamente su quasi tutta l'India e durerà fino al 1761. Capitali Delhi e Agra. Culto maomettano sumnitico. <sup>1</sup>

La dinastia fondata da Baber è detta dei discendenti di Tamerlano, perchè egli discendeva, come si disse, da questo celebre capo dei Mongolli. Anche dopo che l'Impero mongollico dell'India sarà finito nel 1761, la dinastia continuerà con un potere meramente nominale fino al 1858.

[Baber scrisse, o fece scrivere, le suo Memorie. Tradotte in ingl. da Leyden e Erskine, London 1826; in franc. da Pavet de Courteille, Paris 1871, 2 vol].

- a. 1529-1538. Nel dominio portoghese governatore Nino da Cunha; nuovi incrementi.
  - a. 1531. Occupazione di Chaul nello stato maomettano d'Ahmednagar, e costruzione d'un forte.
  - a. 1534. Occupazione di Bassein nel Concana e dalle vicine isole Salsette e Bombay, per concessione del Sultano del Gujerate.
  - a. 1535. Costruzione d'un forte a Diu, per concessione del Sultano del Gujerate.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Maomettani nell'India furono sempre per la maggior parte Sunniti come i Persiani. Circondati da numerosi seguaci del Bramanesimo, i Maomettani non furono colà intolleranti come altrove; perciò il culto bramanico continuò. Non solo, ma non subì quasi l'influenza del culto dei dominatori, eccetto in alcuni casi, di cui il più notevole è quello dei Sikh (V. dopo, a. 1707-1713, nota). Anche nell'ordinamento dello stato e nel governo si ravvisava la presenza dei due elementi diversi della cultura, il bramanico e il maomettano.

a. 1537. Occupazione di Diu.

Occupazione di Daman, per concessione del nuovo Sultano del Gujerate.

Stabilimento ad Hugli sulla costa del Bengala, per concessione di quel Sultano, e costruzione d'un forte.

Nel 1538, al termine del governo di Nino da Cunha, il dominio portoghese nell'India ha raggiunto la sua massima estensione. Dipendevano dai Portoghesi tutti i luoghi della costa occidentale da Diu alla punta meridionale dell'India, e la costa settentrionale di Seilan; inoltre stabilimenti sulla costa del Coromandel, a Negapatam e Meliapur, e ad Hugli sulla costa del Bengala. Al governatore dell'India, erano soggetti anche gli altri possedimenti portoghesi in quei mari (V. a. 1509-1515 in fine).

Così rimarrà il dominio portoghese nell'India fino alla prima metà del secolo seguente, quando verrà conquistato in gran parte dagli Olandesi (V. dopo, a. 1633-1661).  $^1$ 

a. 1530-1556. Nell'Impero dei Mongolli Imperatore Humaiun, succeduto al padre Baber nei dominii indiani (V. a. 1526-1530). Nei paesi orientali sollevazione promossa dai Sur, famiglia afgana che pretendevasi discendente dai Goridi, antichi Emiri dell'Afganistan.

<sup>1</sup> Nostro compito è solo d'indicare come si formò il dominio de<sub>i</sub> Portoghesi nell'India e come mutò d'estensione. Ma gioverà avvertire che esso non era se non parte del loro dominio coloniale nei mari del levante. Le vicende della denominazione portoghese nel levante non furono ancora raccolte in un'opera apposita, e i dati cronologici e geografici sono talora poco certi. Noi seguiamo F. C. Danvers, The Portuguese in India, London 1894, 2 vol., e W. Wilson, A hist. of british India-(fino al 1708), London 1899-1900, 2 vol. Questa seconda opera, nel vol. I, Cap. IV e VIII, contiene importanti notizie intorno a tutto il dominio portoghese.

- a. 1540. Shir Can, capo dei Sur, sconfigge Humaiun presso Canoje (Apr. e nuovamente Maggio), e questo, abbandonato da tutti, fugge nell' Afganistan presso suo fratello.
- a. 1540-56. Dominano i Sur (Shir Can, fino a. 1545; Selim Shah, fino a. 1553; poi Mohammed Adil Shah). Sottomettono anche il Bengala (V. dopo, a. 1537). Estendono il loro dominio ad O. dell' Indo verso l'Afganistan. Ma negli ultimi anni si ribellano varie provincie; Humaiun ritorna nell' India, ove muore ad Agra (Genn. 1556).

I Sur furono subito debellati da suo figlio Achar (V. dopo, a. 1556-1605).

[Memorie di Humaiun, scritte da un suo segretario. Tradotte da Stewart, London 1832].

- a. 1537. Nello stato maomettano del Bengala la famiglia afgana dei Sur (V. a. 1530-1556) s' impadronisce del potere, che riterrà fino all' a. 1553. (V. dopo, a. 1553-1573).
- a. 1550. Nel Regno dell' *Orissa* la dinastia dei Surajvansa è spodestata da Telinga Mucundadeva Harischandra, governatore della provincia di Catiaca, il quale si fa Re. È l'ultimo Re indipendente dell' Orissa. Verso l'a. 1558 questo stato sarà sottomesso dallo stato maomettano del Bengala. (V. dopo, a, 1553-1573).
- a. 1553-1573. Nello stato maomettano del *Bengala* Sultano Suleiman Carzani, un afgano, già governatore per i Sur (V. a. 1537), che si ribello e si rese sovrano indipendente. Conquista del Regno dell'Orissa circa l'a. 1558.

Alla morte di Suleiman Carzani gli succede il figlio Daud.

- a. 1545-1565. Nel Regno di Vijaianagara Re Ramaraja. Guerre continue coi finitimi stati maomettani del Deccan, e fine di questo stato.
  - a. 1565. 25 Genn. Grande battaglia presso Talicota sulle rive del Crishna, contro i Sultani alleati di Golconda, di Bider, d'Ahmednagar e di Bijapur, in cui il Re Ramaraja è vinto ed ucciso. Distruzione di Vijaianagara. [Grandiose rovine sopravanzano tuttora].

Lo stato di Vijaianagara si dissolve (V. dopo, a. 1565).

a. 1556-1605. Nell' Impero dei Mongolli Imperatore Achar.

Risottomessi quasi tutti i paesi che erano già in potere di Baber fuori dell'India (V. a. 1526-1530), cioè il Cabulistan e la parte dell'Afganistan ove è Candahar; ma non il Nord dall'Afganistan, ora in potere dei Tatari Uzbek.

Risottomessi anche tutti i paesi già in potere di Baber nell'India, dei quali Humaiun era stato spogliato (V. a. 1530-1556). Vaste conquiste nell'Indostan e nel Deccan.

- a. 1556. Battaglia di Paniput contro i Sur, che segna la fine del potere di questi (Genn.).
- a. 1560. Conquista del Malva, stato maomettano dipendente da quello del Gujerate.
- a. 1568. Conquista del Mewar, (V. dopo, a. 1568).
- a. 1572-73. Conquista del Gujerate (V. dopo,
   a. 1572-1573).
- a. 1575. Conquista del Bengala e sue dipendenze (V. dopo, a. 1575).
- a. 1586. Conquista del Cashmir (V. dopo, a. 1586).
- a. 1591-92. Conquista del Sindh (V. dopo, a. 1591-1592).
- a. 1595-1601. Guerra cogli stati maomettani Giornale della Società Asiatica italiana. — XIV. 10

- del Deccan e parziale conquista (V. dopo, a. 1595-1601).
- a 1595. Intervento negli affari dello stato d'Ahmednagar; conquista del Berar sua dipendenza dal 1572.
- a. 1599. Nuova guerra contro lo stato d'Ahmednagar, alleato con quelli di Golconda e di Bijapur; presa d'Ahmednagar.
- a. 1601. I Mongolli si ritirano da Ahmednagar.

L'Imperatore Acbar fece molte ed importanti riforme nell'ordinamento del suo vasto stato. Fu tollerante in fatto di religione, ma ritenne la fede maomettana e si dichiarò Califo. Protesse e coltivò le lettere; promosse l'uso della lingua persiana.

[Il suo primo ministro Abul Fazl, persiano, descrisse le vicende del suo regno in un opera intitolata "Acbarnameh", cioè "libro d'Acbar",].

L'Impero dei Mongolli a questo tempo comprendeva pertanto il Cabulistan e parte dell'Afganistan, tutto l'Indostan e parte del Deccan settentrionale.

a. 1558. L' Orissa (V. a. 1550) è sottomesso dallo stato maomettano del Bengala (V. a. 1553-1573) ed incorporato in esso.

D' ora innanzi seguirà sempre le sorti del Bengala (V. dopo, a. 1575, ed a. 1756).

a. 1565. Termina il regno di *Vijaianayara*, disfatto dai finitimi stati maomettani del Deccan (V. a. 1545-1565). Ma questi, in continue gelosie e rivalità tra loro, non ne occupano i dominii: invece si formano molti piccoli stati locali, retti da "zemindari", e "poligari", 1,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zemindar è voce persiana e significa « colui che tiene (il territorio) ». I zemindari però erano non già proprietarii, ma soltanto amministratori ereditarii. Tale denominazione, introdotta dai maomettani nei

dei quali parecchi erano discendenti dei Re di Vijaianagara. È questa l'origine dei seguenti stati:

di Vijaianagara e Anagundi retto da un figlio dell'ultimo Re di Vijaianagara;

di Chandraghiri, a N. di Madras, ove si stabilisce un fratello dell'ultimo Re di Vijaianagara;

di Maisur (l'antica "Mahishasura,,);

di Arcot;

di Madhura o Mudeul;

di Vellor; di Tanjor; di Trikinopoli; di Tinivelli.

Questi stati passeranno sotto la denominazione dei Mongolli alla caduta dei maggiori stati del Deccan (V. dopo, a. 1658-1707).

a. 1568. Il Regno rajaputico del Mewar è conquistato dai Mongolli (V. a. 1556-1605).

> Fu poi ricostituito a indipendenza alcuni anni dopo dal Rana (o Raja) Pertab, che fondò Udaipur e la fece capitale, in luogo di Chitor che era stata devastata dai Mongolli.

> Verrà sottomesso nuovamente dai Mongolli nel 1614.  $^{1}$

a. 1572-1573. Termina lo stato Maomettano del Gujerate, già ridotto in grande debolezza per contese interne fra varii pretendenti. Conquistato dai Mongolli, è incor-

paesi che conquistarono, s'estese poi dappertutto. Cuf. Ellumistone, 85; Lassen, III. 1153. Poligar o Paligar deriva da « pollam », che in lingua telugu significa un feudo: crano specie di feudatarii, ed esistevano già prima della conquista maomettana, p. es. nell'Orissa. Cuf. Lassen, IV. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Mewar è il più celebre fra gli stati dei Rajaputi. La dinastia dei suoi Rana, i Guhila o Sesodia, d'origine leggendaria, fu sempre avversa ai Maomettani; perciò tutti gli Indiani bramani professano anche ora per il « Maha Rana » (Gran Re) d'Udaipur una venerazione illimitata.

porato nel loro Impero (V. a. 1556-1605). Dei due stati suoi vassalli, il Malva era già stato conquistato dai Mongolli nell'a. 1560, il Candesh lo sarà nel 1599.

a. 1575. Termina lo stato maomettano del Bengala (Sultano Daud; V. a. 1553-1573), conquistato dai Mongolli, ed incorporato, insieme col Behar e l'Orissa sue dipendenze, nel loro Impero (V. a. 1556-1605). Tuttavia gli Afgani, che prima vi spadroneggiavano, continuarono ancora per parecchi anni a sollevarsi or qua or là, fin che furono interamente domati verso l'a. 1600.

Il Bengala tornerà a formare uno stato autonomo dall' a. 1756.

- a. 1586. Termina lo stato maomettano del *Cashmir*, aggredito dai Mongolli e conquistato facilmente per le discordie interne. È incorporato nell'Impero mongollico (V. a. 1556-1605).
- a. 1591-1592. Termina lo stato maomettano del Sindh (V. a. 1520). Aggredito dai Mongolli, è da essi conquistato ed incorporato nel loro Impero (V. a. 1556-1605). In questa guerra il Sultano del Sindh aveva al suo servizio mercenarii arabi ed alcuni Portoghesi.
- a. 1595-1601. Gli stati maomettani del Decean sono aggrediti dai Mongolli, ma non sottomessi (V. a. 1556-1605). Quello d'Ahmednagar perde il Berar, acquistato nel 1572.

Saranno conquistati dai Mongolli negli anni 1633-1636.

a. 1600. È riconosciuta dal governo inglese come corporazione politica la "Compagnia per il commercio colle Indie orientali", costituitasi l'anno prima a Londra (31 Dic.). La prima spedizione, composta di cinque navi, e comandata da James Lancaster, partì nell'Aprile 1601, e toccò Sumatra e Giava, ma non l'India. Altre spedizioni negli anni seguenti toccarono sempre Sumatra, Giava, Amboina, evitando i dominii dei Portoghesi nell'India, fino all'a. 1612. Centro degli affari Bantam nell'isola di Giava.

- a. 1605-1627. Nell'Impero dei Mongolli Imperatore Jehanghir.
  - a. 1610-12. Guerra sfavorevole contro lo stato maomettano d'Ahmednagar nel Deccan.
  - a. 1612-14. Guerra contro il Mewar: nell' a. 1614 il Rana si riconosce vassallo (V. dopo, a. 1614).
  - a. 1613. Prima concessione di privilegi alla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1612-1613).
  - a. 1617. Nuova concessione di privilegi alla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1616).
  - a. 1621. Guerra nell' Afganistan contro i Persiani
     e perdita di Candahar. I dominii fuori del l'India (V. a. 1556-1605) si riducono pertanto
     al solo Cabulistan.

[Memorie autobiografiche di questo Imperatore. Tradotte dal persiano dal Magg. D. Price, London 1829].

a. 1612-1613. Primi dominii della Compagnia inglese delle Indie nell' India. Avendo una piccola flotta della Compagnia sconfitto ripetutamente una flotta dei rivali Portoghesi a Swalli sulla costa del Gujerate presso Surat, dal 29 Nov. al 24 Dic. 1612, gli Inglesi, per trattato col governatore mongollico di quel luogo, (Dic. 1612), riconosciuto poi dall' Imperatore nel Genn. 1613 (V. a. 1605-1627), ottengono facoltà di stabilire fattorie a Surat, Ahmedabad, Cambay e Gogi sulla costa del Gujerate, ove essi edificano opere di

difesa. Centro di questi dominii fu Surat fino al 1686 (V. dopo, a. 1668).

a. 1614. Il Regno rajaputico del Mewar (V. a. 1568) si riconosce nuovamente vassallo dell'Impero dei Mongolli (V. a. 1605-1627).

Così rimarrà fino all'a. 1680, quando si ribellerà insieme cogli altri stati rajaputici.

- a. 1616. La Compagnia inglese delle Indic ottiene nuovi privilegi dall'Imperatore dei Mongolli Jehanghir (V. a. 1605-1627), per mezzo di Sir Thomas Roe, inviato alla corte mongollica dal Re d'Inghilterra Giacomo I. Per essi le è accordata facoltà di stabilire fattorie a Surat, nel Bengala, nel Sindh, e in qualunque altra parte dell'Impero mongollico.
- a. 1618. Una Compagnia danese per il commercio colle Indie, formatasi nel 1616, ottiene dal Raja di Tanjor nel Coromandel (V. a. 1565 in fine) di fondare uno stabilimento a Tranquebar. Più tardi nel 1755 si stabilirà anche a Serampur nel Bengala, dai Danesi detta Fredricksnagar. Questi dominii saranno ceduti dalla Compagnia al governo danese nell'a. 1777.
- a. 1627-1658. Nell' *Impero dei Mongolli* Imperatore Shah Jehan, celebre per munificenza. Conquiste nel Deccan. Edificata una nuova Delhi ed abbellita Agra.
  - a. 1633-36. Conquista parziale degli stati maomettani del Deccan (V. dopo, a. 1633-1636).
  - a. 1644-47. Guerra nel Nord dell'Afganistan contro i Tatari Uzbek (V. a. 1556-1605); occupazione di Balk, che poi è abbandonata agli Uzbek.
  - a. 1648-49. Guerra coi Persiani per il possesso di

- Candahar (V. a. 1605-1627), che rimane ai Persiani.
- a. 1650. Concessione alla Compagnia inglese delle Indie di stabilirsi ad Hugli nel Bengala.
- a. 1653. Nuova guerra coi Persiani per Candahar, senza successo.

[Mausoleo della moglie dell'Imperatore ad Agra, detto Taj Mahal, edifizio splendido].

- a. 1632. La Compagnia inglese dell'Indie, che già aveva dominii sulla costa del Gujerate (V. a. 1612-1613), si stabilisce a Masulipatam, sulla costa orientale del Deccan settentrionale, per concessione del Sultano di Golconda (V. dopo a. 1633-1636).
- a. 1633-1636. Gli stati maomettani del Deccan (V. a. 1595-1601) sono in parte conquistati, in parte resi tributarii dai Mongolli (V. a. 1627-1658).
  - a. 1633. Conquista dello stato d' Ahmednagar: l'ultimo Shah della dinastia dei Nizam (V. in principio), un fanciullo, è chiuso in prigione. Qualche resistenza è ancora opposta da un capo indigeno, Shaji Bosla, fino all'a. 1636, quando esso pure si sottomette. ¹
  - a. 1636. Lo stato di Bijapur (Shah Mohammed Adil) e quello di Golconda (Shah Abdullah Cutb) sono resi tributarii dell'Impero mongollico; ma conservano la loro autonomia, ed

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shaji Bosla era figlio di Maloji Bosla, che erasi fatto signore d'un « jaghir » (dominio) di cui era centro Puna nello stato d'Ahmednagar. Terminato questo stato, il distretto di Puna fu dall' Imperatore mongollo unito allo stato di Bijapur. Shaji Bosla entrò al servizio del Sultano di questo stato e costituissi un secondo « jaghir » più a mezzodi. A Shaji Bosla nell'a. 1646 s'associò il figlio Sivaji, fondatore della nazione dei Maratti (V. dopo, a. 1646-1680).

il primo è ingrandito di parte del distrutto stato d'Ahmednagar.

Così finisce lo stato d'Ahmednagar. Finisce pure verso questo tempo lo stato di Bider (è incerto quando).

- a. 1633-1662. Grande diminuzione del dominio portoghese (V. a. 1529-1538). Formazione del dominio della Compagnia olandese delle Indie Orientali, che era stata riconosciuta dal governo olandese come corporazione politica il 20 Marzo 1602, e successivamente aveva tolto ai Portoghesi i loro dominii nei mari a Oriente dell' India.
  - a. 1633. I Portoghesi sono espulsi dalla costa del Bengala dall'Imperatore mongollo Shah Jehan.
  - a. 1656-58. Perdono Colombo e gli altri loro possessi in Seilan, che sono conquistati dagli Olandesi.
  - a. 1658. Perdono i loro possessi sulla costa del Coromandel, che sono conquistati dagli Olandesi.
  - a. 1661. Il Re di Portogallo cede Bombay al Re d'Inghilterra come dote della figlia, sposa di questo (V. dopo, a. 1668).
  - a. 1662. I Portoghesi perdono Cochin e gli altri loro possessi nel Malabar, che sono conquistati dagli Olandesi.

Il dominio portoghese nell' India si riduce pertanto ai seguenti luoghi: Diu sulla costa del Gujerate; Daman; Chaul, Goa, Bassein colle isole Salsette, Anjediva, Bardes ed altre, sulle coste del Concana. Nuove diminuzioni subirà nel 1737-1740.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oltre questi dominii nell'India, i Portoghesi possedevano ancora in Cina Macao e le isole Timor e Selor, in Africa Angola, Senna, Sofala, Mozanbico e Mambas, « che sono di numero molte, ma di sostanza ben poche ». Gemelli Careri, *Giro del mondo*, Napoli 1708 (2ª ed.), III. 73.

Sorgo il dominio della Compagnia Olandese, che aveva per centro Batavia nell'isola di Giava, e che durerà fino al 1795.

- a. 1639. La Compagnia inglese delle Indie si stabilisce a Madras sulla costa del Coromandel, per concessione del Raja di Chandraghiri (V. a. 1565), e vi edifica il forte San Giorgio.
- a. 1646-1680. Principio della nazione dei *Maratti* (da "Maharashtra", grande regno), popolo del Deccan settentrionale-occidentale, per opera di Sivaji Bosla (V. a. 1633-1636, nota). Le vicende anteriori di questo popolo non si conoscono.

La famiglia Bosla possedeva due dominii ("jaghir,,) nello stato di Bijapur: uno a N.O., di cui era centro Puna; l'altro a S., che estendevasi dai dintorni di Madras fino al fiume Caveri, e comprendeva Jinji, Vellor, Arni, Tanjor, Bangalor, Bellari, Adoni ecc.

Sivaji comincia a governare il dominio di Puna nell'a. 1646, mentre suo padre Shaji continua a governare l'altro dominio fino all'a. 1665, quando, lui morto, comincia anche là il governo di Sivaji. Questo si sottrae interamente alla sovranità del Sultano di Bijapur, riconoscendo però di nome l'alta sovranità dell'Imperatore dei Mongolli. Zelante del culto bramanico, lo ravviva tra i Maratti, e con questo mezzo suscita tra essi il sentimento nazionale e l'avversione contro i Mongolli dominatori.

- a. 1675. Assume con gran pompa la dignità regia a Raigar nel distretto di Puna, da lui fatta capitale.
- a. 1680. 5 Apr. Muore Sivaji. Gli succede il figlio Sambaji.

In sostanza, durante il governo di Sivaji, i Maratti si costituiscono in nazione di culto bramanico, e si sottraggono non solo al dominio dei Sultani di Bijapur, ma anche all' alta sovranità dell'Imperatore mongollo. Nè questo potrà più risottometterli, ad onta di lunghe guerre (V. dopo, a. 1658-1707).

Tra i Maratti, zelanti seguaci della dottrina bramanica loro principio nazionale, i principali amministratori dello stato erano sacerdoti bramani. Otto di essi erano i ministri ("mutseddi ") del Re, e formavano un collegio di cui era capo il "peshwa " (capo, o ministro). <sup>1</sup>

- a. 1650. La Compagnia inglese delle Indie si stabilisce ad Hugli nel Bengala, per concessione dell' Imperatore dei Mongolli Shah Jehan (V. a. 1627-1658).
- a. 1654. Nei dominii della Compagnia inglese delle Indie, forte San Giorgio (V. a. 1639) è fatto centro dei possedimenti della Compagnia sulla costa orientale dell' India. Così i dominii della Compagnia formano tre Presidenze:
  - a) quella di Bantam (V. a. 1600), che continua a comprendere i possedimenti a Oriente dell'India, fin che nell'a. 1683; quando gli Inglesi saranno espulsi da Giava dagli Olandesi, questi possessi verranno aggregati alla Presidenza di forte San Giorgio;
  - b) quella di Surat (V. a. 1613), che comprendeva i possedimenti sulla costa occidentale dell'India, e nell'a. 1686 avrà per centro Bombay (V. dopo, a. 1668);
    - c) quella di forte San Giorgio, o di Madras.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il titolo di Peshwa si usava nel Deccan già dal sec. XIV, al tempo dei Sultani di Calbergah della dinastia dei Bahmani, e continuò ad usarsi dopo nogli stati che sorsero verso il 1500 sulle rovine di quello di Calbergah (V. in principio). Il Peshwa diventerà poi il capo della nazione dei Maratti. (V. dopo, a. 1708-1749).

La distribuzione dei possedimenti della Compagnia ed il loro ordinamento avranno un nuovo assetto nel 1708.

- a. 1658-1707. Nell' Impero dei Mongolli Imperatore Aurengzib. Guerre intestine per rivalità tra i membri della famiglia imperiale. Ribellioni provocate dallo zelo dell' Imperatore per il maomettanismo e dalla sua avversione per il bramanismo, onde i Rajapuli s'alienano per sempre, e la nazione dei Maratti si ribella e sorge ad indipendenza. Definitiva conquista degli stati maomettani del Deccan, che vengono incorporati nell'Impero.
  - a. 1662-80. Insurrezione dei Maratti, che non saranno mai più interamente domati (V. a. 1646-1680).
  - a. 1680. Ribellione dei Rajaputi, provocata dalle misure avverse al bramanismo, la quale non sarà mai più spenta (V. dopo, a. 1680).
  - a. 1686-88. Sottomissione definitiva degli stati maomettani di Bijapur e di Golconda, che vengono incorporati nell'Impero (V. dopo, a. 1686-1688).
  - a. 1690-97. Guerra per risottomettere i Maratti (V. a. 1646-1680). Nell'a. 1690 i Mongolli invadono il paese dei Maratti, e ne prendono la capitale Raigar: ma ciò non distrugge la potenza dei Maratti, e la guerra continua fino al termine del regno d'Aurengzib, tra gravi difficoltà e senza successo (V. dopo, a. 1690).
  - a. 1698. Concessione di Calcutta e d'altri luoghi del Bengala alla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1698).
  - a. 1707. Muore Aurengzib ad Ahmednagar, (21 Febb.), dopo 23 anni di soggiorno nel Deccan per la guerra contro gli stati di Bijapur e di Golconda e contro i Maratti.

L'Impero si estendeva su tutto l'Indostan e sul Deccan fino al fiume Caveri-Colerun. Realmente però i paesi del Deccan meridionale erano sempre in balìa dei "zemindar,, locali (V. a. 1565). S'aggiungeva che i Maratti scorrazzavano e spadroneggiavano, esercitando maggior prestigio che il governo imperiale.

[Aurengzib è l'Imperatore più ammirato dagli scrittori maomettani dell' India, dei quali molti conservarono notizie di lui. Si hanno tre raccolte delle sue lettere ufficiali. Le sue gesta furono anche descritto da viaggiatori europei che furono alla sue corte]. 1

Dopo Aurengzib rapida decadenza dell' Impero.

- a. 1668. La Compagnia inglese delle Indie acquista per un annuo censo l'isola di Bombay dal Re d'Inghilterra Carlo II, al quale era stata ceduta nell'a. 1661 dal Re di Portogallo (V. a. 1633-1662). Ivi nell'a. 1686 fu poi trasferito il centro della Presidenza, che prima era a Surat (V. a. 1654).
- a. 1672-1673. Primi dominii francesi, d'una compagnia costituita nel 1664 dal ministro Colbert col nome di « Compagnia delle Grandi Indie ».
  - a. 1672. Acquisto di Pondicherry nel Coromandel dal Sultano di Bijapur.
  - a. 1673. Occupazione di Chandernagor nel Bengala, di cui la Compagnia ottenne per denaro la cessione dall'Imperatore dei Mongolli nel 1688.

Nel 1725 fu poi occupata Mahé, nel dominio di uno dei principi locali del Malabar, e Carical presso

<sup>1</sup> Cnf. F. Bernier, Hist. de la dernière révolution des Etats du Grand Mogol, Paris 1670, T. I e II; Suite des memoires ecc. Paris 1671, che forma il T. III e IV in continuazione dell'opera precedente: F. Gemelli Careri, Giro del mondo, Napoli 1699-1700, 6 vol. in 12°.

Pondicherry. Ma ingrandimenti considerevoli non ebbero luogo se non a cominciare dal 1746 (V. dopo, a. 1746-1748).

La Compagnia non ebbe mai una vita prospera e indipendente; perciò i dominii francesi, anzi che della Compagnia, si possono dire del governo. La Compagnia durò fino al 1770, quando si sciolse.

- a. 1680. Il Regno rajaputico del *Mewar*, vassallo dell'Impero mongollico (V. a. 1614), e gli altri stati rajaputici si ribellano per le misure del governo mongollico avverse al Bramanismo. (V. a. 1658-1707). Dopo una lunga guerra, saranno riconosciuti indipendenti (V. dopo, 1708).
- a. 1686-1688. I due stati maomettani del Deccan ancora superstiti, di Bijapur e di Golconda, vassalli dell' Impero mongollico (V. a. 1633-1636), sono incorporati nell'Impero (V. a. 1658-1707), e così terminano.
  - a. 1686. I Mongolli prendono e devastano Bijapur; l'ultimo Shah della famiglia degli Adil, un fanciullo, condotto prigione, muore poco dopo tra i Mongolli.
  - a. 1687. I Mongolli prendono Golconda; l'ultimo Shah della dinastia dei Cutb, Abul Hasan, è fatto prigione.
  - a. 1688. I dominii che già formavano gli stati di Bijapur e di Golconda sono incorporati nell'Impero mongollico.
- a. 1690. Il paese dei Maratti (V. a. 1646-1680) è invaso dai Mongolli, condotti dall' Imperatore Aurengzib (V. a. 1658-1707); Raigar loro capitale è presa, ed il Raja Saho, un fanciullo, è fatto prigione. I Maratti riconoscono come Raja uno zio di Saho, Ram, il

quale ripara a Jinij nel Carnatico, ove era l'altro dominio della famiglia Bosla. E d'ora innanzi i Maratti, dispersi ma non disfatti, continuano a guerreggiare alla spicciolata contro il governo mongollico, scorrazzando tutto il Deccan.

La loro potenza si ricostituirà più forte che prima negli anni 1708-1749.

a. 1698. La Compagnia inglese delle Indie ottiene dall' Imperatore dei Mongolli Calcutta, (fondata già nel 1686 da un agente della Compagnia, Job Charnock), Sutanati e Govindpur nel Bengala, e costruisce a Calcutta il' forte Guglielmo.

Questi luoghi rimasero uniti alla Presidenza di Madras (V. a. 1654), fino all'a. 1707, quando fu istituita una Presidenza in Calcutta (V. dopo, a. 1708, nota).

a. 1707-1713. Nell' Impero dei Mongolli Imperatore Bahadur Shah, o Shah Aulum I. Contese coi fratelli per la successione.

Continua la guerra coi Rajaputi, fin che è riconosciuta la loro indipendenza (V. dopo, a. 1708). Continua la guerra coi Maratti (V. dopo, a. 1708-1749). Ribellione della setta dei Sikh nel Penjab: è repressa. <sup>1</sup>

a. 1708. Riordinamento della Compagnia inglese delle Indie, in seguito alla fusione della Compagnia antica (Com-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La setta dei Sikh («discepoli»), che si disse anche dei Sing («leoni»), fu fondata fra l'antico popolo dei Tsekia dal bramano Nanae nella seconda metà del sec. XV. Le dottrine di Nanae erano un miscuglio della dottrina bramanica e della maomettana. I seguaci di questa setta, che quantunque perseguitata ferocemente dal governo mongollico non si estinse mai, sorgranno numerosi e potenti verso l'a. 1773, e costituiranno una nazione che sussiste tuttora nel l'enjab. (V. dopo, a. 1773).

pagnia di Londra) con una nuova Compagnia, che era stata riconosciuta dal Governo inglese il 5 Sett. 1698 (Compagnia inglese). La fusione avvenne, dopo lunghe trattative, il 20 Sett., e la Compagnia assunse il nome di «Compagnia unita delle Indie orientali». La costituzione e l'amministrazione della Compagnia sono riordinate, e dureranno così fino al 1773 (V. dopo, a. 1773). <sup>1</sup>

- c) Tre Presidenze: di Bombay (V. a. 1668), di Madras (V. a. 1654), di Calcutta (V. a. 1698). In ciascuna un Governatore o Presidente, ed un Consiglio, nominati dai Direttori, con giurisdizione sugli agenti della Compagnia, e facoltà di imprigionare, confinare, rimandare in Europa anche gli Inglesi che non erano al servizio della Compagnia. In ciascuna Presidenza tribunali varii e con varie attribuzioni, sia per giudicare gli Europei, e sia per giudicare gli indigeni secondo i privilegi accordati alla Compagnia dagli Imperatori mongolli e da altri sovrani indiani.
- d) Le truppe della Compagnia, sotto il comando supremo di ciascun Presidente, composte di volontarii inglesi, volontarii d'altre nazioni europee, volontarii indigeni detti « sepoys » (dall' indiano « sipahi », soldato).
  - e) Agenti della Compagnia, cioè scrivani, fattori, mercanti.
- f) Il privilegio del monopolio del commercio coll' India e colla Cina è conceduto alla Compagnia dal Parlamento inglese volta per volta, per un periodo d'anni a volontà d'esso Parlamento; il quale può ritirarlo, previa denunzia di tre anni.

Il privilegio fu dapprima conceduto fino al 1726, ma poi nell'a. 1712 fu esteso fino al 1733. Nell'a. 1733 fu rinnovato per 33 anni. Nell'a. 1766 fu rinnovato per 3 anni. Nel 1769 s'accese una viva discussione tra il

<sup>1</sup>ª L'ofrdinamento della Compagnia era il seguente:

a) Assemblea o Corte dei proprietarii, od azionisti.

b) Comitato o Corte di 24 Direttori, eletti annualmente dall'Assemblea dei proprietarii. I Direttori si costituiscono in dieci comitati, ciascuno dei quali sorveglia un ramo dell'amministrazione, cioé: la corrispondenza, gli affari legali, il tesoro, i magazzeni, i conti, le compere, la manutenzione degli edifizii, la navigazione, il commercio fatto dai privati per mezzo delle navi della Compagnia, la condizione del traffico privato affinchè non danneggi quello della Compagnia. Più tardi, quando la Compagnia avrà possedimenti importanti, s'aggiungeranno speciali comitati per gli affari militari e politici.

a. 1708. Lo Stato rajaputico del *Mewar*, in seguito a lunghe guerre contro i Mongolli, di cui era vassallo (V. a. 1680), è dall'Imperatore mongollo Bahadur Shah (V. a. 1707-1713) riconosciuto indipendente, salva solo una supremazia nominale. Così pure varii altri principati del Rajastan.

Questi stati rajaputici, alla caduta dell'Impero mongollico, passeranno sotto la supremazia dei Maratti (V. dopo, a. 1803-1805), e nel 1818 sotto il protettorato inglese.

- a. 1708-1749. Tra i *Maratti* (V. a. 1690) Saho Bosla è riconosciuto Raja dall' Imperatore mongollo. Guerra civile tra lui e suo cugino Sivaji figlio di Ram; Saho prevale.
  - a. 1717. Saho si riconosce vassallo dell'Imperatore Mongollo Ferucsir, e questo gli concede il possesso di quasi tutto il Decran (V. dopo, a. 1713-1719).

Concede la dignità di « Pohswa » (V. a. 1646-1680) al sacerdote bramano Balaji Wiswanath.

- a. 1720. Muore il Peshwa Balaji e gli succede il figlio Baji Rao.
- a. 1720-40. Peshwa Baji Rao, che riduce ad un semplice nome l'autorità del Raja Saho e governa con autorità sovrana.

Sorgono ad alte cariche alcuni capi le cui famiglie raggiungeranno più tardi molta potenza (V. dopo, a. 1771), cioè: Malhar Rao Holcar, Ranaji Sindia, Raguji Bosla (non si

governo inglese e la Compagnia, volendo quello intervenire più direttamente negli affari di questa; discussione che condusse alla riforma del 1773.

- sa se parente della famiglia del Raja), e Damaji « Gaicwar » (governatore) del Gujerate.
- a. 1725. Occupazione del Gujerate, tolto all'Impero dei Mongolli (V. dopo, a. 1719-·1748).
- a. 1732-34. Occupazione del Malva e del Bandelcand.
- a. 1736-38. L'Imperatore dei Mongolli Ferucsir (V. dopo, a. 1719-1748) cede ai Maratti il Malva ed il Bandelcand fino ai fiumi Chambal e Gange verso N. e N. O., e fino al Nerbudda verso S.
- a. 1737-40. Conquista di Bassein, Salsette, Chaul e dei vicini luoghi del Concana contro i Portoghesi (V. dopo, a. 1737-1740).
- a. 1740. Muore il Peshwa Baji Rao, e gli succede il figlio Balaji Baji Rao.
- a. 1749. Muore il Raja Saho Bosla senza figli, lasciando il governo al Peshwa Balaji Baji Rao.

Lo stato dei Maratti si estendeva pertanto su parte del Deccan settentrionale fino al fiume Godaveri, ove confinava col nuovo stato del Nizam del Deccan (V. dopo, a. 1723-1748), sul Gujerate, sul Malva e sul Bandelcand. Tutti questi dominii, meno i pochi tolti ai Portoghesi, erano stati sottratti all'Impero dei Mongolli.

Il potere è tenuto dal Peshwa, cui non manca di Re fuorchè il titolo. Capitale Puna.

- a. 1713-1719. Nell' Impero dei Mongolli Imperatore Ferucsir. Torbidi interni provocati dall' ambizione dei suoi ministri e governatori delle provincie, ed agevolati dalla sua inettezza.
  - a. 1716. Distruzione della setta dei Sikh (V. a. 1707-1713, nota). Si ravviverà verso l'a. 1773.

- a. 1717. Concessione di privilegi alla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1717).
- a. 1717. In seguito ad una nuova guerra sfavorevole contro i Maratti, cessione del possesso quasi intero del Deccan contro un tributo in denari ed in truppe (V. a. 1708-1749).
- a. 1719 L'Imperatore è deposto ed ucciso dai suoi ministri (Febbr.), che innalzano al trono un principe della famiglia imperiale, il quale assume il nome di Mohammed Shah.

(Fonte principale è l'opera intitolata «Seir ul Mutakerin», scritta verso l'a. 1780 dal maomettano Mir Gulam Hasain Can, la quale contiene le vicende nell'Impero della morte di Aurengzib, cioè dall'a. 1707, fin verso l'a. 1780. Tradotta dal gen. Briggs, London 1832.

- a. 1717. La Compagnia inglese delle Indie ottiene dall'Imperatore mongollo Ferucsir importanti privilegi per il suo commercio ed i suoi possedimenti, e la facoltà di comperare l'autorità di zemindar (V. a. 1565, nota) dai possessori locali di 37 luoghi abitati intorno a Calcutta. Per tutti i suoi possedimenti la Compagnia pagava tributi all'Imperatore, cioè ne riconosceva l'alta sovranità.
- a. 1719-1748. Nell' Impero dei Mongolli Imperatore Mohanmed Shah. Grande indebolimento dell' Impero, che andava sfasciandosi per le contese fra i principali ministri e fra i governatori delle provincie, per la loro tendenza a rendersi principi indipendenti, per le ostilità dei Maratti, per l'invasione dei Persiani e degli Afgani.
  - a. 1723. Il governatore del Deccan si rende indipendente. Così si forma lo stato del Nizam del Deccan (V. dopo, a. 1723-1748).
  - a. 1725-38. I Maratti s'impadroniscono del Gujerate, del Malva e del Bandelcand, ope-

- rando come affatto indipendenti dall'Impero (V. a. 1708-1749).
- a. 1738-39. Invasione dei Persiani; perdita del Cashmir e dei paesi oltre l'Indo. (V. dopo, a. 1738-1739).
- a. 1745. Ribellione dei Rohilla, popolo d'origine afgana, capitanata da Ali Mohammed, un indiano maomettano. La sollevazione è repressa; ma i Rohilla non si sottomisero mai più interamente.
- a. 1748. Gli Afgani, sottentrati ai Persiani, invadono il Penjab, condotti Ahmed Can Durani loro Shah. Sono respinti. (V. dopo, a. 1747).

Così l'Impero dei Mongolli si riduceva ormai soltanto alla parte settentrionale ed orientale dell'Indostan; ed anche qui era in grande confusione e debolezza.

a. 1723-1748. Formazione dello stato del Nizam del Deccan, che si rende quasi affatto indipendente dall'Impero dei Mongolli (V. a. 1719-1748) per opera di Chin Kilich Can, d'origine turca, che ne era governatore (« nizam ») dall'a. 1713, e negli anni 1722-23 era anche primo ministro (« vazir ») dell'Imperatore. Ritiratosi nel Deccan nell'a. 1723, Chin Kilich Can s'atteggia ad indipendenza ed assume il nome d'Asaf Jah. Egli ed i suoi successori sono detti Nizam. <sup>1</sup>

Questo stato comprendeva tutti i dominii dell'Impero mongollico a S. del fiume Godaveri, ove erano molti stati locali di « zemindar » (V. a. 1565, nota) e di « nabab » (« deputati ») quasi indipendenti (V. a. 1658-1707 in finè).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il nome di Nizam era già stato portato dalla dinastia d'Ahmednagar. (V. in principio).

Capitale Haiderabad. Culto maomettano e bramanico. Continue guerre coi Maratti, che avevano pretese su quei luoghi.

Questo stato durerà indipendente fino all' a. 1800.

a. 1737-1740. Nel dominio dei Portoghesi (V. a. 1607-1661), Chaul, Bassein, Salsette ed i vicini luoghi nel Concana sono conquistati dai Maratti (V. a. 1708-1749). Rimangono ai Portoghesi Goa colle isole Bardes e Anjediva, Daman e Diu, che riterranno poi sempre (V. dopo, a. 1814).

Verso questo tempo Panjim acquista più importanza della vicina e malsana Goa, e nell'a. 1756 è fatta sede del governo portoghese.

- a. 1738-1739 I Persiani (Shah Nadir Culi Can, 1736-1747) tolgono all' Impero dei Mongolli i paesi oltre l' Indo e anche il Cashmir (V. a. 1719-1748).
  - a. 1738. Shah Nadir occupa il Cabulistan (Mag.). Varca l'Indo e invade il Penjab (Nov.).
  - a. 1739. Battaglia a Carnal vinta dai Persiani (9 Febb.): l'Imperatore mongollo si dà loro prigioniero. Saccheggio di Delhi (Marzo).

È concluso un trattato per cui l'Imperatore mongollo cede allo Shah persiano il Cashmir e i dominii oltre l'Indo. <sup>1</sup>

Nel 1747 sottentreranno in questi dominii gli Afgani (V. dopo, a. 1747).

<sup>1</sup> La conquista persiana dei dominii oltre l'Indo segna la separazione del Cabulistan dall'India e inizia la formazione d'un confine politico fra l'India e i paesi iranici. Si vedrà tra poco (V. dopo, a. 1747) che il confine è destinato a separare l'India non dalla Persia, ma dall'Afganistan, uno stato che sorse nei dominii orientali persiani. Solo nel 1823 questo confine avrà forma definttiva (V. dopo, a. 1819-1823, nota); ma fin d'ora cesseremo dal considerare il Cabulistan come parte dell'India.

- a. 1746-1748. Prima guerra tra la Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1708), ed i Francesi (V. a. 1672-1673), combattuta nel Coromandel, conseguenza della guerra europea detta « della successione d'Austria ». Nessuna mutazione di dominii.
  - a. 1746. I Francesi, comandati dal Labourdonnais, prendono Madras (14-19 Sett.). Labourdonnais parte per l' Europa in seguito a contesa col Dupleix governatore generale a Pondicherry. <sup>1</sup>
  - a. 1747. I Francesi, comandati dal Dupleix, aggrediscono inutilmente il forte San David presso Madras. Il governo inglese spedisce in India una forte flotta comandata dall'ammiraglio Boscawen (Dic.).
  - a. 1748. Gli Inglesi aggrediscono inutilmente Pondicherry (Ag.).

Col trattato di pace d'Aquisgrana (Ott.) si stabilisce la restituzione reciproca dei dominii occupati durante la guerra.

a. 1747. I dominii dei Persiani nell' India (V. a. 1738-1739) passano agli Afgani, costituitisi in quest'anno ad autonomia per opera di Ahmed Can Durani. Questo nel 1748 invase anche il Penjab, paese dell' Impero mongollico; ma fu sconfitto a Sirhind (Marzo) e dovette ritirarsi (V. a. 1719-1748).

Però egli conquistò poi il Penjab nel 1751, e, nel corso del lungo suo regno, intervenne frequentemente nell'Impero mongollico, rivaleggiando coi Maratti che v'intervenivano essi pure (V. dopo, a. 1748-1761).

Pervennero dunque in dominio degli Afgani il Ca-

<sup>1</sup> Il Labourdonnais fu incarcerato in Francia per i suoi dissensi col governatore generale di Pondicherry. Dopo tre anni di prigione alla Bastiglia, riconosciuta la sua innocenza ed apprezzati i suoi grandi meriti, fu liberato. Poco dopo mori.

shmir e il Sindh, già conquistati dai Persiani, e inoltre il Penjab. <sup>1</sup>

Così rimasero le cose fino al 1773, quando morì lo Shah Ahmed Can Durani (V. dopo, a. 1773).

- a. 1748-1761. Dissoluzione dell' Impero dei Mongolli (Imperatore Ahmed Shah fino all'a. 1754; poi Alamghir fino all'a. 1759; poi Shah Aulum II). Le contese tra i grandi dignitarii, rivali tra loro e talora nemici dell' Imperatore, perpetuano il disordine. Alcuni di essi si formano stati indipendenti; intanto gli Afgani invadono l' Impero e i Maratti spadroneggiano anche in Delhi.
  - a. 1751. Gli Afgani (V. a. 1747) occupano il Penjab, che è ceduto loro dall' Imperatore.
  - a. 1754. Il governatore d'Audh, Shuja ud Dula, succeduto in questa carica al padre Safder Jang d'origine afgana, si rende indipendente (V. dopo, a. 1754).
  - a. 1756. Il governatore del Bengala, Suraj ud Dula, succeduto in questa carica al nonno Aliverdi Can d'origine afgana, si rende indipendente (V. dopo, a. 1756).
  - a. 1756-57. Gli Afgani fanno un' irruzione fino in Delhi, poi si ritirano.
  - a. 1758-59. I Maratti intervengono nelle cose dell'Impero e spadroneggiano in Delhi, sotto colore di sostenere il primo ministro (« vazir »)

<sup>1</sup> L'Emirato dell'Afganistan, formatosi in questo tempo, comprese la parte orientale dei dominii persiani, cioè i distretti di Candahar, di Herat e di Cabul, che formano l'odierno Afganistan, e i paesi indiani qui indicati. Questi ultimi ne verranno staccati in seguito, como si vedrà. S'è detto altrove che il Cabulistan è già definitivamente separate dall'India (V. a. 1738-1739, nota).

- dell' Imperatore contro i suoi rivali (V. dopo, a. 1749-1761).
- a. 1759-61. Gli Afgani, offesi per l'onnipotenza dei Maratti in Delhi, e per i loro tentativi di ricuperare il Penjab, muovono contro Delhi, alleati con alcuni governatori imperiali avversi ai Maratti.
  - a. 1760. Fatti d'arme non decisivi intorno a Delhi.
  - a. 1761, 6 Genn. Grande battaglia a Paniput, in cui i Maratti sono completamente disfatti (V. dopo, a. 1749-1761).
  - a. 1761. Gli Afgani si ritirano da Delhi.

Da questo punto l'Impero dei Mongolli sipuò dire terminato, perchè l'autorità dell'Imperatore è ridotta ad un semplice nome, ed i governatori delle provincie (« subadar », « nabab ») operano come principi indipendenti (V. dopo, a. 1761).

- a. 1748-1761. Lo stato del Nizam del Deccan (V. a. 1723-1748; Nizam Mozaffer Jang fino al 1749; Nizam Nazir fino all' a. 1750; nuovamente Mozaffer fino al 1751; poi Nizam Salabat Jang fino all' a. 1761) è travagliato da intestine discordie fra pretendenti, e sopratutto dalle rivalità tra Francesi ed Inglesi, che si contendono la prevalenza presso il Nizam. Prevalgono i Francesi fin verso l'a. 1761 (V. dopo, a. 1749-1750; a. 1751-1754; a. 1756-1763); ma poi prevalgono gli Inglesi.
  - a. 1759. Perduti i cinque cosidetti « circari settentrionali », cioè i distretti di Guntur, Condapilli, Ellor, Rajamundri e Cicacol, conquistati dalla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1759).

- a. 1761. Perduto lo stato del Nabab del Carnatico, o d'Arcot, che diventa indipendente sotto la protezione della Compagnia inglese delle In die (V. dopo, a. 1761).
- a. 1749. La Compagnia inglese delle Indie interviene negli affari dello stato di Tanjor (V. a. 1565), vassallo ora del Nizam del Deccan ed ora dei Maratti, e pieno di contese tra varii pretendenti, uno dei quali invoca l'appoggio degli Inglesi di Madras. La Compagnia s'impadronisce del distretto di Devi Cottah, presso la foce del fiume Colerun.
- a. 1749-1750. I Francesi (governatore generale Dupleix) intervengono negli affari dello stato del Carnatico o d'Arcot, vassallo del Nizam del Deccan, ma aspirante all' indipendenza, e lacerato da interne lotte fra varii pretendenti alla dignità di nabab.
  - a. 1749. Ottengono dal pretendente che essi appoggiano la cessione di 81 luoghi presso Pondicherry, per mezzo del loro comandante Bussy.
  - a. 1750. Occupano Masulipatam e Ianaon presso la foce del Godaveri.

Questi acquisti nel Carnatico conducono ad una guerra colla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1751-1754).

- a. 1749-1761. Presso i Maratti Peshwa Balaji Baji Rao con potere regio (V. a. 1708-1749 in fine). Apogeo della potenza del Peshwa. I Maratti spadroneggiano nell'Impero mongollico.
  - a. 1751-56. Guerra col Nizam del Deccan Salabat Jang, aiutato dai Francesi comandati dal Bussy (V. a. 1748-1761), ed acquisto d'alcuni dominii presso il Berar.

- a. 1758-59. Spadroneggiano a Delhi come protettori dell' Imperatore mongollo, ed in nome suo osteggiano gli Afgani nel Penjab (V. a. 1748-1761).
- a. 1759-61. Guerra cogli Afgani per il predominio in Delhi. Sono disfatti nella battaglia di Paniput presso Delhi (6 Genn. 1761) colla perdita, dicesi, di 200 mila uomini (V. a. 1748-1761).
- a. 1761. Muore il Peshwa Balaji.

Per la sconfitta di Paniput, la potenza dei Maratti fu molto diminuita. Però essi ritenevano ancora i loro dominii nel Concana, Gujerate, Malva e Berar. Pare che, quando spadroneggiavano a Delhi, avessero aspirato al potere imperiale per il loro Peshwa, ed all'annientamento della dominazione dei Maomettani nell'India.

D'ora innanzi il potere del Peshwa è molto scemato, perchè i principali capi militari, pur riconoscendo la sua autorità religiosa, si costituiscono dominii indipendenti qua e là. (V. dopo, a. 1771).

a. 1751-1754. Seconda guerra tra la Compagnia inglese delle Indie ed i Francesi, provocata dagli affari del Carnatico (V. a. 1749-1750). Gli Inglesi sono comandati dal Clive, i Francesi dal Dupleix. Vi prendono parte, come alleati degli Inglesi o dei Francesi, anche i Maratti, il Nizam del Deccan ed i vicini stati di Tanjor, Trikinopoli, Vellor, Maisur, (V. a. 1565), vassalli del Nizam.

Continuando la guerra senza risultati decisivi, i governi inglese e francese aprono negoziati di pace in Europa, che conducono al trattato di Pondicherry (26 Dic. 1754), per il quale i Francesi si ritraggono da tutti gli acquisti fatti nel Carnatico e nello stato del Nizam del Deccan loro protetto; è ricono-

sciuto come nabab del Carnatico Mohammed Alì protetto dagli Inglesi; Francesi ed Inglesi promettono di non intervenire più negli affari degli stati indiani.

Dupleix è richiamato in Francia (Ott. 1754). <sup>1</sup>

Le promesse di non intervento non saranno mantenute e la guerra tra Inglesi e Francesi ricomincerà poco dopo (V. dopo, a. 1756-1761).

a. 1754. Formazione dello stato del Nabab d'Audh, che si rende indipendente dall'Impero mongollico (V. a. 1748-1761) per opera di Shuja ud Dula, che ne era governatore (« nabab ») ed era anche primo ministro (« vazir ») dell'Imperatore. 12

Principali città Audh, Allahabad, Corah, Benares, Luknow. Capitale Audh, e dall'a. 1775 Luknow.

Relazioni varie coll' Imperatore mongollo e colla Compagnia inglese delle Indie, che dall'a. 1757 domina sul vicino Bengala.

Questo stato durerà indipendente fino all'a. 1801.

a. 1756. Formazione dello stato del Subadar del Bengala, che si rende indipendente dall'Impero mongolico (V.

<sup>1</sup> Il Dupleix, governatore generale di Pondicherry dall'a. 1742 al 1754, aveva formato il disegno di costituire un vasto dominio francese nell' India. E già aveva ottenuto molti territorii nel Carnatico (V. a. 1749-1750) e nello stato del Nizam del Decean protetto dei Francesi (V. a. 1748-1761). A questi progetti ed acquisti rinunciavano i Francesi colla pace di Pondicherry dell'a. 1754. Al ritorno di Dupleix in Francia, la Compagnia francese delle Indie (V. a. 1672) non volle riconoscere i debiti da lui incontrati per le audaci imprese cui erasi accinto, ed egli le mosse lite. Questa fu fermata per interposizione del Governo, e Dupleix non ottenne altra soddisfazione che la concessione di lettere regie che lo proteggevano dai processi dei suoi debitori!

<sup>1</sup>º I Nabab d'Audh portarono il titolo di «Vizir» o «Vazir» anche dopo, sebbene fossero affatto indipendenti dall' Imperatore di Delhi, e l'Impero non sussistesse più che nel nome dell'Imperatore. Questo titolo era una reminiscenza dell'antica carica, come quello di Nizam del Deccan.

a. 1748-1761) per opera di Suraj ud Dula, che ne era governatore (« subadar »).

Comprendeva, come l'antico stato maomettano del Bengala (V. a. 1575), il Bengala, il Behar e l'Orissa, con circa trenta milioni d'abitanti.

Durerà solo fino all'a. 1765 (V. dopo, a. 1763-1765); e già nel 1757 diventa vassallo della Compagnia inglese delle Indie.

a. 1756-1761. Terza guerra tra la Compagnia inglese delle Indie ed i Francesi, combattuta nel Bengala e nel Carnatico, conseguenza della guerra europea detta e dei setti anni », vinta dagli Inglesi.

E quindi anche guerra tra la *Compagnia* ed il *Su-badar del Bengala* (V. a. 1756) alleato dei Francesi; e guerra tra il *Nizam del Deccan*, alleato coi Francesi, ed il Nabab del Carnatico suo dipendente, alleato cogli Inglesi (V. a. 1751-1754) e coi Maratti sempre nemici del Nizam.

- a. 1756-57. Guerra nel Bengala.
  - a. 1756. Il Subadar occupa Calcutta ed i vicini possedimenti inglesi (Lug.).
  - a. 1757. Gli Inglesi, comandati dal Clive, ripigliano Calcutta (Genn.). Tolgono ai Francesi Chandernagor (Febb.). Battaglia di Plassy (Palasi) presso Calcutta tra Inglesi e Bengalesi, vinta dai primi (23 Giu.): il Subadar fugge ed è ucciso.

Così gli Inglesi rimangono arbitri dello stato del Subadar, ed hanno espulso i Francesi dal Bengala. a. 1757-61. Guerra nel Carnatico.

- a. 1757. Ricomincia la contesa tra Francesi ed Inglesi per il Carnatico (V. a. 1751-1754).
- a. 1758. I Francesi, comandati dal Conte Lally governatore generale di Pondicherry, assediano inutilmente Madras (Dic.).

- a. 1759. Gli Inglesi prendono Masulipatam (10 Apr.).
- a. 1760. Battaglia di Vandevash, presso Madras, vinta dagli Inglesi (22 Genn.). I quali, aiutati dai Maratti, tolgono ai Francesi, i luoghi che occupavano nel Coromandel, compresa Carical (5 Apr.), pongono assedio a Pondicherry (Mag.).
- a. 1761. Pondicherry s'arrende agli Inglesi dopo otto mesi d'assedio (15 Genn.).

Nel Malabar gli Inglesi tolgono ai Francesi Mahè (Apr.) e gli altri luoghi che occupavano in quelle parti, ultimi loro dominii nel Deccan.

Il Conte Lally, governatore generale francese, ritorna in Francia (Nov.). <sup>1</sup>

Così i Francesi sono spogliati di ogni loro possesso nell' India. Per i trattati di Fontainbleau e di Parigi, con cui si terminava la guerra europea (3 Nov. 1762 e 10 Febb. 1763), ricuperarono poi i dominii che avevano prima delle guerre colla Compagnia inglese delle Indie, cioè Chandernagor, Pondicherry, Carical e Mahè (V. a. 1672-1673), e inoltre Ianaon (V. a. 1749-1750), dominii che posseggono anche ora.

In conseguenza di questa guerra pertanto, la Compagnia inglese delle Indie è liberata dalla rivalità dei Francesi; ha esteso la sua supremazia sullo stato del Subadar del Bengala (V. dopo a. 1757); acquista un predominio incontrastato nello stato del Nabab del Carnatico (V. dopo, a. 1761); ha privato il Nizam del Deccan dell'appoggio francese, epperciò

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Conte Lally, giunto in Francia, fu imprigionato nella Bastiglia. Processato per abuso d'autorità e tradimento, quasi colpevole della caduta del dominio francese nell'India, venne poi suppliziato il 9 maggio 1766.

del mezzo di farle opposizione (V. dopo, a. 1761-1705); acquista in sovranità i «circari settentrionali», tolti al Nizam del Deccan (V. dopo, a. 1759).

- a. 1757. La Compagnia inglese delle Indie, in seguito alla battaglia di Plassy (V. a. 1756-1761), diventa arbitra dello stato del Subadar del Bengala (V. a. 1756), e nomina il Subadar Mir Jaffir, riconoscendo l'alta sovranità dell'Imperatore mongollo. Questo stato di cose durerà fino all'a. 1765 (V. dopo, a. 1763-1765).
- a. 1759. La Compagnia inglese delle Indie, al tempo della terza guerra contro i Francesi (V. a. 1756-1761), toglie al Nizam del Deccan i « circari settentrionali » (V. a. 1748-1761), dei quali le è riconosciuto il possesso dall' Imperatore mongollo come alto sovrano nominale del Deccan, e che vengono aggregati alla Presidenza di Madras. <sup>1</sup>

Fu questo il primo vasto possedimento acquistato in sovranità dalla Compagnia.

a. 1761. Si rende indipendente lo stato del Nabab del Carnatico o di Arcot, prima soggetto al Nizam del Deccan (V. a. 1748-1761), in conseguenza della terza guerra tra Francesi ed Inglesi (V. a. 1756-1761), e ne è fatto Nabab Mohammed Ali protetto dagli Inglesi. La sua indipendenza fu poi riconosciuta dall'Imperatore mongollo, come alto sovrano nominale del Deccan, con un « firman » (decreto) dell' a. 1765, ottenuto per opera degli Inglesi.

Questo stato si estendeva sul Deccan orientale a S. del fiume Crishna. Capitale Arcot.

Frequenti guerre col Nizam del Deccan, e cogli stati

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I circari (governi) settentrionali crano quelli di Guntur, Condapilli, Ellor, Rajamundri, Cicacol. Vi fu aggiunto quello di Masulipatam.

minori di Vellor, Tanjor ed altri, che talora sono suoi tributarii e talora indipendenti.

Durerà fino all'a. 1801, protetto e quasi vassallo della Compagnia inglese delle Indie, con cui è sempre alleato.

a. 1761°. Termina l'Impero dei Mongolli (V. a. 1748-1761), benchè gli Imperatori continuino ancora in Delhi per circa un secolo, cioè fino all'a. 1858, con un autorità nominale vaga ed incerta, mantenuta viva solo dalla tradizione. Gli Imperatori sono sempre della dinastia di Tamerlano, discendenti di Baber (V. a. 1526).

Decade la potenza dei Francesi nell'India, che dal 1746 erasi molto estesa per opera di Labourdonnais, di Dupleix, di Bussy e di Lally (V. a. 1756-1761).

Cominciano le grandi conquiste della Compagnia inglese delle Indie, che possedeva già i seguenti dominii.

- a) Presidenza di Bombay: Bombay (V. a. 1668); stabilimenti a Surat, Cambay, Ahmedabad, Gogi e altri luoghi del Concana e del Gujerate (V. a. 1612-1613), accanto ai dominii dei Maratti (V. a. 1749-1761) e dei Portoghesi (V. a. 1737-1740).
- b) Presidenza di Madras: Madras (V. a. 1639);
   i « circari » (V. a. 1759); Devi Cottah (V. a. 1749);
   e, in certo modo, tutto lo stato del Nabab del Carnatico (V. a. 1761).
- c) Presidenza di Calcutta: Hugli (V. a 1642); Calcutta (V. a. 1698); varii luoghi vicino a Calcutta (V. a. 1717); lo stato del Subadar del Bengala, cioè il Bengala, il Behar e l'Orissa, di cui era arbitra (V. a. 1757).
- **a.** 1761-1782. Sorge ad importanza lo stato di *Maisur* (V. a. 1565) per opera del Re Haider Ali, un capo indigeno

maomettano, discendente d'una famiglia afgana del Penjab, il quale aveva spodestato il Raja ed i ministri di questo stato. <sup>1</sup> Haider Ali ne fece capitale Seringapatam. Culto maomettano.

- a. 1763. Conquista del piccolo Regno di Bednor.
- a. 1763-65. Guerra coi Maratti per alcuni distretti presso il fiume Crishna, che Haider Ali aveva occupato, e che deve sgombrare.
- a. 1766. Conquista di varii piccoli stati nel Malabar, presso i dominii degli Olandesi (V. a. 1633-1662). Rimane indipendente quello di Travancor, che sussiste anche ora.
- a. 1767-69. Prima guerra colla Compagnia inglese delle Indie per i confini. Haider Ali è alleato col Nizam del Deccan (V. dopo, a. 1761-1805).
  - a. 1767. Battaglia presso Ambur vinta dagli Inglesi (Dic.).
  - a. 1768. Il Nizam del Deccan fa pace cogli Inglesi cedendo la provincia di Balagat (Febb.). Continua la guerra tra gli Inglesi ed Haider Ali con successi favorevoli per questo.
  - a. 1769. È fatta pace ed alleanza a Madras (4 Apr.) colla restituzione reciproca dei paesi occupati durante la guerra.
- a. 1780-82 Guerra cogli Inglesi nel Carnatico (V. dopo, a. 1778-1784).
- a. 1782. Muore Haider Ali. Gli succede il figlio Tippu Sahib che continuerà la guerra (V. dopo, a. 1782-1789).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Raja di Maisur pretendevano discendere dai Iadava Ballala, dinastia che aveva regnato nel Deccan settentrionale della motà del sec. VIII alla metà del X. Spodestati da Haider Ali nel 1761, riebbero il loro stato nel 1799 come vassalli della Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1782-1799).

Il Regno di Maisur, detto anche « il Maisur », si estendeva su quasi tutto il Deccan meridionale-occidentale a S. del fiume Crishna, e confinava ad E. collo stato del Nabab del Carnatico, a N. collo stato del Nizam.

- a. 1761-1805. Nello stato del Nixam del Decean Nizam Ali. Frequenti nimicizie coi finitimi stati dei Maratti e di Maisur. Guerre colla Compagnia inglese delle Indie, quindi alleanza ed in fine vassallaggio.
  - a. 1761-66. Contrasta inutilmente alla Compagnia il possesso dei « circari » ed il predominio nel Carnatico (V. a. 1748-1761).

Con trattato del 12 Nov. 1766 riconosce gli acquisti fatti dalla Compagnia, e questa si obbliga a difenderlo contro i Maratti ed il Regno di Maisur suoi nemici.

- a. 1767-69. Nuova guerra colla Compagnia inglese e perdita della provincia di Balagat: in questa guerra il Nizam è alleato col Re di Maisur (V. a. 1761-1782).
- a. 1790-92. Alleato colla Compagnia inglese e coi Maratti fa guerra contro il Regno di Maisur ed acquista territorii fino al fiume Pennar (V. dopo. a. 1782-1789).
- a. 1795. Guerra coi Maratti perduta, ai quali cede la celebre fortezza di Dulatabad ed alcuni territorii attigui.
- a. 1799. Alleato colla Compagnia inglese contro il Regno di Maisur acquista parte di questo stato (V. dopo, a. 1782-1799).
- a. 1800. Rinuncia in favore della Compagnia inglese agli acquisti fatti nel 1799, in pagamento di debiti verso di essa, e riconosce una convenzione militare in forza della quale è

ridotto in protezione della Compagnia per le cose militari e per le relazioni estere.

In questa condizione rimarrà sempre in seguito lo stato del Nizam.

- a. 1763-1765. Guerra tra la Compagnia inglese delle Indie ed il Subadar del Bengala suo vassallo (V. a. 1757; Subadar Mir Cossim dal 1760), alleato col Nabab di Audh (Nabab Shuja ud Dula; V. a. 1754) e coll' Imperatore di Delhi (Imperatore Shah Aulum II; V. a. 1761), vinta dagli Inglesi. Fine dallo stato del Bengala.
  - a. 1763. Gli Inglesi vincono e debellano il Subadar (Ag.-Nov.): la presa di Patna (6 Nov.) segna la fine della sua resistenza. Il Subadar fugge presso il Nabab di Audh.
  - a. 1764. Gli Inglesi si volgono contro il Nabab d'Audh: battaglia presso Baxar sulle rive del Gange, vinta dagli Inglesi (23 Ott.). Trattato di pace a Benares col Nabab, per cui egli paga un' indennità di guerra.
  - a. 1765. Lord Clive, inviato a Calcutta come governatore, assesta definitivamente le cose. Al Nabab d'Audh sono lasciati i suoi dominii (Mag.). Dall' Imperatore di Delhi è ottenuto un "firman" (12 Ag.), che riconosce alla Compagnia il dominio dello spodestato Subadar, contro un annuo censo. 1

Così la Compagnia subentra al Subadar nel dominio del Bengala, Behar ed Orissa. La

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lord Robert Clive, per i servigi resi prima (V. a. 1756-1761) e per questi, si può dire il fondatore della potenza inglese nell'India. Nell'a. 1773 venne accusato dinanzi al Parlamento per abuso d'autorità e per corruzione al tempo del suo comando in India, a. 1755-60 e 1765-67 Assolto, si uccise poco dopo il 22 Nov. 1774.

Compagnia continuò poi a pagare annuo il tributo all' Imperatore di Delhi, in riconoscimento della sua alta sovranità, fino al 1774, quando, con un pretesto qualunque, il tributo fu rifiutato.

a. 1771. Risorge la potenza dei *Maratti* (V. a. 1749-1761), che assumono la protezione dell'Imperatore nominale di Delhi (V. a. 1761) contro i nemici interni nei pochi dominii che ancora gli rimanevano; e da questo punto l'Imperatore diventa un loro strumento.

L'autorità del Peshwa, residente a Puna, è ridotta ad un semplice nome, e contrastata fra varii discendenti di Balaji Wisvanath (V. a. 1708-1749). Il potere è tenuto da capi che spadroneggiano nelle diverse parti dei dominii marattici come principi indipendenti (V. a. 1708-1749). Tra questi i più potenti sono:

- a) i Sindia, Raja del Malva (Mahaji Sindia fino all'a. 1794, poi suo nipote Dulat Rao Sindia). Capitale Ujain. Questo stato durerà sempre in seguito, e dura tuttora;
- b) gli Holcar, Raja d'Indor pure nel Malva (Tucaji Holcar fino all'a. 1792, poi Jesvunt Rao Holcar). Capitale Indor. Questo stato durerà fino all'a. 1818 (V. dopo, a. 1817-1818);
- c) i Bosla, Raja del Berar (Mudaji Bosla fino all'a. 1788, poi Raguji Bosla). Capitale Nagpur. Questo stato durerà indipendente fino all'a. 1818 (V. dopo, a. 1817-1818);
- d) i Gaicwar del Gujerate (Gaicwar Fatch Sin fino all'a. 1789, poi Manaji fino al 1793, poi Gaicwar Govind Rao). Capitale Baroda. Questo stato durerà sempre in seguito, ma ridotto in angusti confini dagli Inglesi nell'a. 1828.

Il nome del Peshwa continua a formare, in certo modo, il centro d'unità di tutti i dominii marattici.

Ma il Peshwa è costretto a difendere l'ombra d'autorità che ancora rimanevagli, alleandosi talora con stranieri contro i capi sopra nominati; e ciò porgerà occasione alla Compagnia inglese delle Indic d'intervenire negli affari dei Maratti (V. dopo, a. 1802).

L'autorità del Peshwa finirà nell'a. 1818 (V. dopo, a. 1817-1818).

a. 1773. Nei dominii indiani dipendenti dagli Afgani (V. a. 1747) ricuperano l'indipendenza il Penjab ed it Sindh, abbandonati dagli Afgani alla morte del Shah Ahmed Durani. Invece il Cashmir continuerà in dominio degli Afgani fino all'a. 1819 (V. dopo, a. 1819-1823).

Nel Penjab sorgono a potenza i Sikh (V. a. 1707–1713, nota), costituiti in 12 confederazioni. Jarat Sing, che era "sirdar" (capo) d'una di esse, estende la sua autorità sui capi dei Sikh. A lui succedette nell'a. 1774 il figlio Maha Sing, che regnò fino all'a. 1792. Così si costituisce lo stato dei Sikh, che dopo il 1792 acquisterà grande importanza col nome di Regno di Lahor (V. dopo, a. 1792-1839), e durerà fino all'a. 1849. Culto bramanico misto di molti elementi maomettani. Capitale Lahor.

Nel Sindh si formano dominii autonomi retti da Emiri maomettani, tra cui principali erano i quattro Emiri beluci della stirpe dei Talpur, stretti fra loro in modo da formare quasi un solo governo, e dominanti su tutti gli altri. Loro capitale Haiderabad presso l'Indo, fondata da questi Emiri. Gli *Emirati del Sindh* dureranno fino all' a. 1843. Culto maomettano sunnitico.

a. 1773." Riforma dell'amministrazione della Compagnia Inglese delle Indie (V. a. 1708). Le strettezze economiche costringono i Direttori ad invocare l'aiuto finanziario del Governo inglese, e questo se ne vale per ridurre nelle sue mani la suprema direzione degli affari della Compagnia. Per proposta del Ministero, il Parlamento fa il "Regulating Act" (Giugno-Luglio), che reca una radicale riforma, per la quale, mentre la Corte dei Direttori continua a rappresentare la Compagnia proprietaria, l'amministrazione della Compagnia ed il governo dei suoi dominii dipendono da funzionarii nominati dal Governo e pagati dalla Compagnia. Al Governatore del Bengala è affidata una supremazia sui Governatori delle altre due Presidenze, col titolo di Governatore Generale. Warren Hastings, Governatore del Bengala dall'a. 1772, è fatto Governatore Generale dal 1 Genn. 1774.

Questa riforma restringeva nella sostanza i privilegi della Compagnia al solo monopolio del commercio coll' India e colla Cina, non lasciandole se non di forma l'autonomia amministrativa e politica. Il privilegio del monopolio continuava ad esserle conceduto volta per volta del Parlamento. (V. a. 1708, nota). <sup>1</sup>

a. 1774. La Compagnia inglese delle Indie interviene negli affari dei Maratti, molto scompigliati per le rivalità fra varii pretendenti alla dignità di Peshwa e per l'ambizione dei principali capi (V. a. 1771), e s'impadronisce dell'isola Salsette (28 Dic.). Ne nasce guerra; ma i Maratti non riuscirono più a spodestare gli Inglesi, ai quali il possesso di Salsette venne poi ricosciuto dal Peshwa con trattato fatto a Purundar il 3 Giug. 1776.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il privilegio fu conceduto per sei anni nell'occasione di questa riforma. Dal 1779 in poi, fino al 1783, fu conceduto annualmente. Nel 1783 fu conceduto per un decennio. Nel 1793 per un ventonnio; così nel 1813 (V. dopo, a. 1813); così nuovamente nel 1833 (V. dodo, a. 1833). Nel 1853 fu conceduto per un tempo indeterminato (V. dopo, a. 1853). Nel 1858 cessò ogni privilegio della Compagnia, come si dirà.

- a. 1775. La Compagnia inglese delle Indie, per trattato del 21 Maggio col Nabab d'Audh (Nabab Asof ud Dula), acquista Benares, che era retta da un principe dipendente dal Nabab, il Raja Ceit Sing. Questo fu poi spodestato nell'a. 1781 dal Governatore Generale Warren Hasting coll'intrigo e colla violenza.
- a. 1777. I dominii della Compagnia danese (V. a. 1618) sono dalla Compagnia ceduti al Governo danese. Questi dominii danesi dureranno fino all'a. 1845 (V. dopo, a. 1845), nia dall'a. 1807 al 1814 occupati dagli Inglesi.
- a. 1778-1784. Guerra tra la Compagnia inglese delle Indie (Governatore Generale Warren Hastings) ed i Francesi (V. a. 1761), i Maratti (V. a. 1773), gli Olandesi (V. a. 1633-1662) e lo stato di Maisur (V. a. 1761-1782). Poche mutazioni di dominii.
  - a. 1778-83. Guerra coi Francesi, come conseguenza della guerra tra gli Inglesi e le loro colonie d'America, perchè i Francesi sostenevano gli Americani. Nessuna mutazione.
    - a. 1778. Gli Inglesi tolgono ai Francesi Chandernagor (Lug.), Pondicherry (Ott.).
    - a. 1779. Gli Inglesi tolgono ai Francesi Mahè (Marzo).
    - a. 1780. I Francesi s'alleano col Re di Maisur.
    - a. 1781-82. Fazioni navali senza risultati deeisivi.
    - a. 1783. Francesi e Maisurini assediano gli Inglesi in Mangalor (Mag.).

Termina la guerra tra Inglesi e Francesi (Lug.), in conseguenza della pace conclusa in Europa coi trattati di Parigi e di Versailles. I Francesi ricuperano i dominii che avevano prima della guerra.

- a. 1778-82. Guerra coi Maratti, mossa dalla Compagnia inglese per timore che i Maratti ammettessero i Francesi nei loro dominii. Nessuna mutazione.
  - a. 1778. Gli Inglesi dalle Presidenze di Catcutta (Giu.) e di Bombay (Dic.) invadono i paesi dei Maratti.
  - a. 1779. Tentativi inutili per guadagnare i capi dei Maratti ed eccitarli contro il loro Peshwa.
  - a. 1780. Gli Inglesi con ardita mossa prendono Gwalior (3 Ag.), Bassein (10 Dic.).
  - a. 1781. Guerra varia senza risultati; decisivi.
  - a. 1782. Trattato di pace a Salbei (17 Marzo), per cui gli Inglesi si ritirano dai paesi dei Maratti, e questi s' impegnano a non contrarre relazioni con nessuna potenza, eccetto i Portoghesi, possessori di alcuni luoghi sulle coste dei paesi marattici e non pericolosi.
- a. 1781-83. Guerra cogli Olandesi, perchè alleati cogli Americani come i Francesi. Conquista di Negapatam.
  - a. 1781. Gli Inglesi tolgono agli Olandesi Sadras e Pulicat (Lug.), Negapatam (12 Nov.).
  - a. 1782. Gli Inglesi tolgono agli Olandesi Trincomalli nell'isola di Seilan (11 Genn.), la quale vien poi ritolta loro dai Francesi (31 Ag.).
  - a. 1783. In forza dei trattati di Parigi e di Versailles, gli Olandesi ricuperano i loro dominii, cedendo Negapatam alla Compagnie inglese.

- a. 1780-84. Guerra nel Carnatico col Regno di Maisur, prima guerra degli Inglesi col Maisur (Re Haider Ali, V. a. 1761-1782; poi Re Tippu Sahib, V. dopo, a. 1782-1799). La guerra è mossa dal Re di Maisur, alleatosi coi Francesi. Nessuna mutazione.
  - a. 1780. Il Re di Maisur comincia la guerra nel Carnatico (Lug.).
  - a. 1781. Battaglia di Vandevash vinta dagli Inglesi (1 Lug.).
  - a. 1782. Gli Inglesi prendono Calicut (Febb.). Battaglia presso Tanjor tra Inglesi e Maisurini uniti coi Francesi, vinta da questi (18 Febb.).
  - a. 1783. Gli Inglesi prendono Bednor, Ananpur, Mangalor (Febb.). Perdono Bednor (Apr.). Francesi e Maisurini assediano Mangalor (Mag.).

I Francesi si ritirano dalla guerra per la pace di Parigi e di Versailles (Lug.). I Maisurini proseguono l'assedio di Mangalor.

- a. 1784. I Maisurini prendono Mangalor (Genn.). Trattato di pace a Mangalor (11 Marzo), per cui i contendenti si restituiscono reciprocamente i paesi occupati durante la guerra.
- a. 1782-1799. Nello stato di Maisur (V. a. 1761-1782) Re Tippu Sahib. Zelante promotore del maomettanismo, si propone di distruggere il bramanismo, ed in pari tempo la dominazione inglese nell'India. E quindi guerra colla Compagnia inglese delle Indie, coi Maratti, col Nixam del Deccan, suoi confinanti; donde la rovina di questo stato.
  - a. 1782-84. Continua la guerra colla Compagnia

inglese, incominciata da suo padre, fino alla pace di Mangalor (V. a. 1778-1784 in fine).

a. 1786. Prende il titolo di Sultano.

- a. 1790-92. Guerra col Nizam del Deccan, i Maratti e la Compagnia inglese alleati, mossa da questi perche Tippu Sahib nell'a. 1789 aveva impreso la conquista dello stato del Raja di Travancor nel Malabar.
  - a. 1790. Le truppe della Compagnia, aiutate da truppe regie inviate dal Governo inglese, e da truppe dei Maratti e del Nizam, invadono il Maisur dal Carnatico e dal Malabar.
  - a. 1790-91. Guerra con successi varii, ma non decisivi.
  - a. 1792. Gli alleati giungono sotto Seringapatam, capitale del Maisur, e la investono (5 Febb). Trattato di pace (19 Marzo), per cui Tippu Sahib cede la metà de' suoi dominii, che vengono spartiti tra gli alleati.

Così lo Stato di Maisur perde i paesi a N. dei fiumi Tungabadra e Pennar, ed i distretti meridionali (V. dopo, a. 1792).

a. 1799. Terza guerra colla Compagnia inglese e col Nizam alleati, mossa dalla Compagnia perchè Tippu Sahib intrigava contro gli Inglesi. <sup>1</sup> Le truppe della Compagnia, aiutate da truppe regie inviate dal Governo inglese e da quelle del Nizam, invadono il Maisur (Febb.). Gli alleati prendono Seringapatam e Tippu Sahib è ucciso combattendo (4 Mag.).

¹ Corsero anche trattative d'alleanze tra Tippu Sahib ed il Direttorio in Francia, e tra Tippu ed il generale Bonaparte che era in Egitto; ma senza risultati.

I vincitori smembrano lo stato di Maisur: la parte centrale di esso è costituita in un Regno, che viene restituito alla famiglia dagli antichi Raja, spodestata nel 1761, ma soggetto alla Compagnia inglese; il resto è diviso tra questa ed il Nizam. L'anno dopo il Nizam cedette poi la sua parte alla Compagnia inglese in pagamento di debiti.

Così il Regno di Maisur è ridotto ad uno stato senza importanza, vassallo della Compagnia inglese. Capitale nuovamente Maisur, come prima del 1761. E così rimarrà sempre in seguito.

- a. 1785. Warren Hastings, il primo Governatore Generale per la Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1773), lascia la carica e ritorna in Inghilterra (Febb.). 1
- a. 1792. La Compagnia inglese delle Indie, in conseguenza della seconda guerra contro il Maisur dal 1790 al 1792 (V. a. 1782-1799), acquista il Malabar ed i distretti meridionali di Bramahal, Curg e Dindigul, attigui al Carnatico, che vengono aggregati alla Presidenza di Madras.

I *Maratti*, in conseguenza della stessa guerra, acquistano i territorii a N. del fiume Tungabadra.

Il *Nixam del Deccan*, in conseguenza della stessa guerra, acquista i territorii a N. del fiume Pennar, colle fortezze di Gunjecota e Cuddapa.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Warren Hastings, Governatore di Calcutta dal 1772. Governatore Generale dal 1774 al 1785, si può considerare come secondo fondatore della potenza inglese nell' India dopo Lord Clive (V. a. 1765-1767, nota). Nell'a. 1786 fu accusato dinanzi al Parlamento per vessazioni verso gli Indiani e per corruzione. Il processo, cominciato solo nel Febbraio 1788, si trascinò fino all'Apr. 1795; l'Hastings fu assolto.

- a. 1792-1839. Nello stato dei Sikh (V. a. 1773) Re Runjit Sing. Questo stato acquista molta importanza. È conosciuto anche col nome di Regno di Lahor.
  - a. 1799. Runjit Sing, continuando come suo padre a sottomettere i capi dei Sikh, conquista Lahor e la fa capitale.
  - a. 1806-09. Tenta inutilmente d'estendersi nella parte orientale del Penjab oltre il fiume Sutleje, sopra altri capi Sikh.
    - a. 1808. La Compagnia inglese si oppone ai suoi ingrandimenti.
    - a. 1809, 25 Apr. Trattato di pace con cui Runjit Sing rinuncia ai tentativi d'ingrandimenti oltre il Sutleje (V. dopo, a. 1809).
  - a. 1812. Runjit Sing si proclama "Maharaja" del Penjab.
  - a. 1819. Conquista del Cashmir, contro gli Afgani (V. dopo, a. 1819).
  - a. 1823. Conquista di Peshawer contro gli Afgani (V. dopo, a. 1819).
  - a. 1838-39. Runjit Sing s'allea cogli Inglesi per la guerra nell' Afganistan. (V. dopo, a. 1839-1842).

Questo stato pertanto si estendeva a S. fino oltre Bhawalpur, <sup>1</sup> ove confinava cogli Emirati del Sindh (V. a. 1773); ad E. fino al Sutleje, ove confinava coi dominii protetti dalla Compagnia inglese delle Indie (V. dopo, a. 1809); a N. comprendeva il Cashmir; ad E. si estendeva fino oltre Peshawer, ove confinava coll' Afganistan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bhawalpur era il centro d'un piccolo stato maomettano, retto da un suo Can e dipendente dallo stato dei Sikh. Alla rovina di questo (V. dopo, a. 1848-1849), il Can di Bhawalpur, come nemico dei Sikh e fautore degli Inglesi, conservò poi il suo stato sotto la protezione britannica.

Dopo la morte di Runjit Sing scoppiano torbidi interni, che dureranno fino alla fine di questo stato (V. dopo, a. 1845-1846).

- a. -1793. La Compagnia inglese delle Indie, al tempo della guerra europea della "prima lega contro la Francia", s'impadronisce di tutti i dominii dei Francesi nell'India (V. a. 1756-1761 in fine). Li restituirà nell'a. 1802.
- a. 1795. La Compagnia inglese delle Indie, al tempo della guerra europea della "prima lega contro la Francia", coll'aiuto d'una flotta regia del Governo inglese, s'impadronisce di tutti i dominii della Compagnia olandese delle Indie nell'India (V. a. 1633-1662), come pure del Capo di Buona Speranza dominio olandese. Nell'a. 1802 i dominii olandesi dell'India saranno riconosciuti definitivamente in possesso degli Inglesi (V. dopo, a. 1802).

Così terminava il dominio degli Olandesi nell'India.

- a. 1799-1801. La Compagnia inglese delle Indie (Governatore generale Lord Wellesley) fa vaste ed importanti conquiste.
  - a. 1799-800. Conquista dello stato di Maisur (V. a. 1782-1799 in fine).
  - a. 1799, Ott. Spodestato il Raja di Tanjor, stato attiguo al Carnatico (V. a. 1761): al Raja è assegnata un'annua pensione.
  - a. 1800, Mag. Spodestato il Nabab di Surat, da lungo tempo centro importante degli affari della Compagnia (V. a. 1612-1613): al Nabab è assegnata un' annua pensione.
  - a. 1800, Ott. Convenzione militare col Nizam del Deccan, per cui il suo stato passa sotto la protezione della Compagnia (V. dopo, a. 1800).

- a. 1801, Lug. Spodestato il Nabab del Carnatico, assegnandogli un'annua pensione (V. dopo, a. 1801).
- a. 1801, Nov. Trattato col Nabab d'Audh, per cui la Compagnia acquista grossa parte del suo stato e ne riceve il resto in protezione (V. dopo, a. 1801<sup>a</sup>). La parte che passava sotto il dominio diretto della Compagnia era la parte occidentale, confinante col Bengala, oltre metà dello stato.
- a. 1800. Lo stato del Nixam del Deccan (Nizam Ali; V. a. 1761-1805), per una "convenzione militare" conclusa tra il Nizam e la Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1799-1801), passa sotto la protezione di questa per le cose militari e per le relazioni estere. Così rimarrà sempre in seguito.
- a. 1801. Lo stato del Nabab del Carnatico, di cui la Compagnia inglese delle Indie era già arbitra (V. a. 1761), passa in suo dominio (V. a. 1799-1801), ed il Nabab è spodestato sotto pretesto che, al tempo della "terza guerra del Maisur" (V. a. 1799-1800), parteggiasse contro gli Inglesi.

Così finisce questo stato.

a. 1801.ª Lo stato del Nabab d' Audh (V. a. 1754), per un trattato fra il Nabab e la Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1799-1801), passa in grossa parte sotto il dominio diretto della Compagnia, e per il resto sotto la sua protezione.

Così ridotto questo stato durerà fino all'a. 1856, quando verrà incorporato nei dominii della Compagnia.

a. 1801-1802. Il Governo inglese si vale di truppe della Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1708) per la guerra in Egitto contro i Francesi. Le milizie indiane, rac-

colte dalle diverse Presidenze, s'imbarcano a Bombay nel Maggio 1801, passano à Moca nell' Arabia, poi a Jedda, quindi a Cosseir in Egitto; traversano il deserto (Giu.); scendono per il Nilo all' isola di Ruda (Lug.); vanno a Rosetta e finalmente ad Alessandria (Ag.), ove giungono troppo tardi per combattere, perchè i Francesi eransi già resi. Nel Giugno 1802, s'imbarcano a Suez e ritornano nell' India.

a. 1802. Convenzione militare di Bassein (31 Dic.) tra il Peshwa dei Maratti (Peshwa Baji Rao) e la Compagnia inglese delle Indie, per cui il Peshwa, che aveva dovuto fuggire da Puna per sottrarsi alla soggezione in cui era tenuto da Dulat Rao Sindia e Jesvunt Rao Holear, capi marattici tra loro rivali (V. a. 1773), si mette sotto la protezione della Compagnia, le cede alcuni territorii sul fiume Tungabadra e riceve guarnigioni inglesi nei suoi dominii.

Anche il Gaicwar del Gujerate accetta una convenzione militare per cui passa sotto la protezione della Compagnia (Giu.).

Ma il trattato di Bassein è respinto dagli altri capi marattici e condurrà alla guerra (V. dopo, a. 1803-1805).

a. 1802-1803. Per il trattato d'Amiens del 1802, con cui si terminava la guerra in Europa, la Compagnia inglese delle Indie restituisce i dominii dei Francesi (V. a. 1793). Agli Olandesi (V. a. 1795), restituisce quelli del levante ed il Capo di Buona Speranza; ma quelli dell'India rimangono in potere della Compagnia e del Governo inglese, ritenendo questo l'isola di Seilan (V. dopo, a. 1803), e quella i possessi del continente.

I dominii dei Francesi sono subito rioccupati dagli Inglesi nel 1803, perchè ricomincia la guerra. Saranno restituiti nel 1814. a. 1803. In Seilan (Re Sri Vicrama, o Rajasinha) gli Inglesi, che possedevano parte dell'isola come dominio dipendente direttamente dal Governo (V. a. 1802), muovono guerra al Re di Candi, la capitale dell'isola, e prendono questa città. 1

Continua però la resistenza degli indigeni fino all'a. 1815, quando Sri Vicrama fu fatto prigioniero e deportato a Vellor nel Carnatico, ove morì nell'a. 1832.

Così termina l'antichissimo stato dei Re di Seilan. L'isola diventa una colonia dipendente dal Governo inglese.

- a. 1803-1805. Guerra tra la Compagnia inglese delle Indie (Governatore Generale Lord Wellesley) ed i principali capi dei Maratti (Dulat Rao Sindia, Jesvunt Rao Holcar, Raguji Bosla; V. a. 1771), mossa dalla Compagnia perchè questi rifiutavano di riconoscere il trattato concluso tra la Compagnia ed il Peshwa a Bassein (V. a. 1802). Importanti ingrandimenti dei dominii della Compagnia inglese.
  - a. 1803. Guerra con Sindia e con Bosla.

Gli Inglesi s'avanzano dalla Presidenza di Bombay verso Puna, comandati da Arturo Wellesley, più tardi Duca di Wellington, fratello del Governatore Generale; s'avanzano pure verso Puna dallo stato del Nizam del Deccan (Marzo-Apr.). Entrano in Puna (20 Apr.) e vi ristabiliscono il Peshwa (13 Mag.). Entrano nei dominii di Sindia. Verso N.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Anticamente, dal sec. III av. E. V. al sec. VIII E. V., la capitale di Seilan era stata Anuradhapura. Varie città furono poscia capitali dell'isola, e finalmente lo fu Candi. Sri Vicrama era considerato come discendente e 180° successore del leggendario Vijaia, il primo Re ariano di Seilan (V. a. 1518).

prendono Baroac (Ag.), Aligur, Delhi <sup>1</sup> (Sett.), Agra (Ott.); battaglia a Lasvari, presso Fatehpur, vinta (31 Ott.). Verso S. prendono Ahmednagar (Ag.); battaglia di Assaye, nell'alta valle del Godaveri, vinta (23 Sett.); presa di Burhanpur e d'Assirgarh (Ott.). Così rimangono padroni di quasi tutti i dominii di quasto capo marattico.

Entrano nei dominii di Bosla Raja del Berar. Battaglia di Argaum vinta (29 Nov.); presa di Gavilgur (17 Dic.). Intanto un altro corpo di truppe inglesi, avanzandosi da Allahabad, occupa il Bandelcand (Sett.-Ott.); ed un altro, avanzandosi dalla Presidenza di Madras, occupa il Cuttak, prendendo Jalasor, Balasor, Barabutty (Sett.-Ott.). Così anche i dominii di questo capo marattico sono in gran parte occupati.

Trattato di pace con Bosla (17 Dic.), per cui questi cede il Cuttak e si separa dall'alleanza con Sindia.

Trattato di pace con Sindia (29 Dic.), per cui questo cede Baroac, Ahmednagar ed altri territorii, e rinuncia ad ogni ingerenza in Delhi, nei paesi situati tra il Jumna ed il Gange e nei paesi dei Rajaputi.

a. 1804. Convenzione militare con Sindia a Burhanpur (27 Febb.), per cui questo accetta guarnigioni inglesi nei suoi dominii.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sindia erasi impadronito di Delhi invocato dallo stesso Imperatore Shah Aulum II, circondato di nemici che lo avevano anche privato degli occhi. Sindia teneva così in tutela il vecchio Imperatore. Suo luogotenente in Delhi era il generale Perron, un avventuriero francese sollevatosi a molta potenza e ricchezza, come il suo predecessore De Boigne savoiardo. De Boigne era tornato in Europa nel 1798; Perron vi ritornò nel 1806.

Holcar apre la guerra nel Malva (Marzo) ed invade il Bandelcand e il Rajastan. Gli Inglesi verso N. prendono Tone sul fiume Chambal (15 Mag.), Hinglesgur presso Ajmir (2 Lug.); verso S. prendono Indor la capitale di Holcar (27 Ag.). Holcar assedia gli Inglesi in Delhi senza successo (Ott.). Battaglia di Farrucabad vinta dagli Inglesi (16 Nov.). Gli Inglesi prendono Dig (23 Dic.).

a. 1805. Gli Inglesi assediano Burtpur, il cui Raja parteggiava per Holcar, senza successo (Genn.-Febb.): il Raja fa pace con gli Inglesi (Apr.). Ricomincia la guerra con Sindia alleato con Holcar (Marzo).

Il Governatore Generale Lord Cornwallis, succeduto al Wellesley (30 Lug.), è alieno dal continuare la guerra, a cagione delle difficoltà finanziarie della Compagnia, e comincia trattive di pace con Holear e con Sindia; le quali sono continuate da Sir George Barlow suo successore (Ott.).

Trattato di pace con Sindia (23 Nov.), per cui sono rinnovate le condizioni della convenzione di Burhanpur del 1804 e sono ceduti a Sindia alcuni territorii.

Trattato di pace con Holcar (24 Dic.), per cui questo ricupera i suoi dominii, rinunciando ad ogni pretesa d'ingrandimenti.

I risultati di questa guerra furono pertanto:

- a) il ristabilimento del potere del Peshwa dei Maratti, sotto la protezione della Compagnia inglese;
- b) il ristabilimento del potere nominale dell' Imperatore di Delhi su questa città ed un territorio attiguo, ma soggetto alla Compagnia inglese;
- c) il ristabilimento ad indipendenza degli stati rajaputici di Udaipur o del Mewar (V. a. 1568, nota),

di Jodhpur o del Marwar, di Jaipur o del Dundar, di Burtpur, ecc., che erano caduti in soggezione dei Maratti;

d) la Compagnia inglese acquista il Doab, tra Jumna e il Gauge; il Bandelcand; Ahmednagar, Baroach e altri luoghi del Gujerate; il Cuttak, che metteva in comunicazione tra loro i precedenti dominii del Bengala e dei «circari».

Ingranditi e riassestati i dominii della Compagnia, e debellati i Maratti, Lord Wellesley, Governatore Generale dal 1798, lascia la carica (30 Lug. 1805) e ritorna in Inghilterra. Con lui ritorna in Inghilterra suo fratello, il vincitore della guerra marattica. Le continue e gravi guerre sostenute dalla Compagnia, durante l'amministrazione di Lord Wellesley, ne accrebbero i debiti da 17 milioni di sterline a circa 32 milioni. <sup>1</sup>

## a. 1805. Stati principali dell' India in questo tempo.

## A. Dominii della Compagnia inglese.

- a) Presidenza del Bengala: tutto l'Indostan ad oriente del Penjab e del Rajastan ed a settentrioneoriente del Malva, cioè il Doab, il Bandelcand, il Bengala, il Behar, l'Orissa e il Cuttak.
- b) Presidenza di Madras: la parte orientale e meridionale del Deccan, cioè i « circari », il Carnatico, il Coromandel, e il Malabar.
- c) Presidenza di Bombay: la parte occidentale del Deccan a settentrione del Malabar, cioè il Concana, e parte del Gujerate.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lord Wellesley fu nell'a. 1806 accusato dinanzi al Parlamento per il suo governo in India troppo dispendioso e tirannico verso i principi indigeni; il Parlamento lo assolse. Come Clive e Warren Hastings. fu uno dei fondatori della potenza britannica nell'India.

- B. Stati protetti dalla Compagnia per convenzioni militari o trattati dei sussidii.
  - a) Dominii del Peshwa dei Maratti (V. a. 1802).
- b) Stato marattico del Gaicwar del Gujerate (V. a. 1802).
  - c) Stato marattico di Sindia (V. a. 1803-1805).
  - d) Stato del Nizam del Deccan (V. a. 1800).
  - e) Stato del Nabab d'Audh (V. a. 1801).

## C. Stati indipendenti.

- a) Stato marattico di Holear (V. a. 1802-1805), che conserverà l'indipendenza fino all'a. 1818 (V. dopo, a. 1817-1818).
- b) Stato marattico di Bosla (V. a. 1802-1805), che conserverà l'indipendenza fino all'a. 1818 (V. dopo, a. 1817-1818).
- c) Stati rajaputici del Mewar, o d'Udaipur, del Marwar, o di Jodhpur, del Dundar, o di Jaipur, cd altri (V. a. 1802-1805), che conserveranno l'indipendenza fino al 1818.
- d) Gli Emirati del Sindh (V. a. 1773), che conserveranno l'indipendenza fino al 1843.
- e) Stato dei Sikh, o Regno di Lahor (V. a. 1792-1839), che durerà fino al 1849 (V. dopo, a. 1848-1849).
- f) Regno del Nepal, che conserverà sempre l'indipendenza (V. dopo, a. 1814-1816).
- D. Seilun, dipendente del Governo inglese (V. a. 1803).
- E. Dominii francesi (V. a. 1802-1803), danesi (V. a. 1777), portoghesi (V. a. 1737-1740).
- a. 1807. In conseguenza delle guerre napoleoniche, gl'Inglesi occupano i dominii dancsi (V. a. 1805), perchè la Danimarca è alléata colla Francia.

Occupano pure i domini portoghesi (V. a. 1805), perchè la Francia s'è impadronita del Portogallo.

Questi dominii, »ome quelli dei Francesi già occupati prima (V. a. 1802-1803), saranno restituiti dagli Inglesi per il trattato di Vienna del 1814 (V. dopo, a. 1814).

- a. 1809. Trattato fra la Compagnia inglese delle Indie ed il Regno di Lahor (V. a. 1792-1839), per cui i confini sono stabiliti al fiume Sutloje, e la Compagnia assume la protezione dei territorii assegnati ad oriente di questo limite, mentre prima i dominii della Compagnia giungevano solo al fiume Jumna (V. a. 1803-1805 in fine).
- a. 1813. È rinnovato dal Parlamento inglese il privilegio della Compagnia inglese delle Indie, restringendo il monopolio del commercio alla Cina (V. a. 1773, nota).

La Compagnia conserverà ancora il monopolio per la Cina fino all'a. 1833.

- a. 1814. Per il trattato di Vienna, con cui si riassestano le cose delle potenze europee dopo le guerre napoleoniche, gli Inglesi sgombrano i dominii francesi (V. a. 1802-1803), che dureranno sempre in seguito; i dominii danesi (V. a. 1807), che dureranno fino al 1845; i dominii portoghesi (V. a. 1807), che dureranno sempre in seguito.
- a. 1814-1816. La Compagnia inglese delle Indie fa guerra contro il Regno del Nepal, o dei Gorca. La guerra

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I Gorca erano una tribù indigena, cui appartenevano i Re che reggevano il Nepal dall'a. 1768. Per opera di questi Re, lo stato erasi esteso su molti piccoli stati locali dell' Himalaia, parte indiani e parte tibetani. La storia anteriore del Regno di Nepal è oscura. In questo tempo si estendeva lungo l' Himalaia dal Butan ad E, fino al fiume Sutleje ad O. Capitale Catmandu,

nacque per i confini a N. della provincia inglese di Tirhut. Conquiste verso l' Himalaia.

- a. 1814. Gli Inglesi muovono contro il Nepal, verso O. da Seharanpur, per le valli del Sutleje e del Jumna, e verso E. da Dinapur e Goracpur, per la valle del Gandac (Nov.-Dic.). Operazioni difficili e sfavorevoli.
- a. 1815. Verso O. vincono a Deothal (16 Apr.) ed a Malaun (10 Mag.). Verso E. invadono il distretto di Camaon (Febb.). Trattative di pace (Mag.-Dic.). È fatta pace (2 Dic.).
- a. 1816. Ricomincia la guerra (Febb.). Gl' Inglesi prendono Macwanpur (28 Febb.). Pace definitiva (29 Febb.) sulle basi del trattato precedente: i Nepalesi cedono i loro dominii ad O. del fiume Cali, <sup>1</sup> quasi tutto il "Terai", cioè la zona lungo le basi dell' Himalaia, ed accettano nella loro capitale un Residente inglese, obbligandosi a non trattare con potenze estere senza il consenso degli Inglesi.

I confini così stabiliti dureranno poi sempre inalterati. Dopo d'allora un Residente inglese dimorò a Catmandu, la capitale del Nepal. Però i Nepalesi non concedettero mai l'accesso nei loro paesi agli Anglo-indiani.

a. 1817-1818. (duerra dei Pindarri tra la Compagnia inglese delle Indie ed i Maratti. Fine della potenza marattica (V. a. 1805) e vaste conquiste della Compagnia nell' India centrale.

Questa guerra fu occasionata dalla guerra mossa dagli Inglesi contro i Pindarri, predoni che scor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La valle del Cali divide la catena dell'Himalaia in due tratti: quello ad Oriente è il Regno del Nepal, secondo i confini che ebbe dopo d'allora; quello ad Occidente è compreso nei dominii inglesi.

razzavano il Malva. Siccome il Peshwa dei Maratti (Peshwa Baji Rao), Bosla Raja del Berar (Apa Sahib Bosla) ed Holcar (Malhar Rao Holcar II) si unirono ai Pindarri contro gli Inglesi, perciò la guerra si risolse contro essi. Invece Sindia (Dulat Rao Sindia) si mantenne amico cogli Inglesi; così pure il Gaicwar del Guzerate (V. a. 1802).

- a. 1817. Gli Inglesi aggrediscono i Pindarri nel Malva con due corpi di truppe dal N., cioè dall'Indostan, e cinque dal S., cioè dal Deccan (Ott.-Nov.). Il Peshwa dei Maratti raccoglie un esercito a Puna e si dichiara contro gli Inglesi; è disfatto a Kirki (16 Nov.) e fugge da Puna. Anche Holcar e Bosla prendono le armi. Bosla è vinto a Sitibaldi (26 Nov.); gli Inglesi prendono la sua capitale Nagpur (16 Dic.), ed egli s'arrende loro. Holcar unito coi Pindarri è vinto a Mahidpur (21 Dic.).
- a. 1818. Pace con Holcar (6 Genn.), che cede varii territorii e riconosce la supremazia della Compagnia.

Pace con Bosla (9 Genn.), che cede la maggior parte dei suoi dominii e riconosce la supremazia della Compagnia.

I Pindarri, inseguiti dappertutto, sono dispersi (Genn.-Febb.).

Bosla ripiglia le armi in favore del Peshwa (Mag.). È deposto dagli Inglesi e gli è surrogato Raguji Bosla III, ultimo principe di questa famiglia.

Il Peshwa, inseguito, ripara or qua or là; finalmente s'arrende a Burhanpur (1 Giugno) ed accetta un trattato per cui gli è tolta ogni autorità ed è pensionato.

Colla deposizione del Peshwa scompare il centro d'autorità comune a tutti i Maratti. La maggior parte dei paesi marattici (V. a. 1749-1761 ed a. 1771) passano in dominio della Compagnia delle Indie e sono aggregati alla Presidenza di Bombay. I superstiti stati dei Bosla e degli Holcar sono sotto la tutela della Compagnia, che aveva già in tutela quello dei Gaicwar del Gujerate e quello dei Sindia (V. a. 1805).

E così rimarranno sempre le cose in seguito, eccetto per il Berar, che, nell' a. 1853, alla morte dell' ultimo dei Bosla, fu incorporato nei dominii diretti della Compagnia.

a. 1818. La Compagnia inglese delle Indie estende la sua tutela sugli stati dei Rajaputi (V. a. 1805) mediante trattati dei sussidii o convenzioni militari.

I maggiori stati rajaputici erano quelli del Mewaro d'Udaipur (V. a. 1708), di Jodhpur, di Jaipur, di Jesselmir e di Bhicanir; i minori erano quelli di Banswara, di Dungerpur, di Pertabghir, di Sirohi, di Crishnaghir, di Kerauli, di Bund e di Cotah.

Gli stati rajaputici rimarranno d'ora innanzi sempre in questa condizione.

- a. 1818<sup>a</sup>. In seguito alla sottomissione dei paesi dei Maratti (V. a. 1817-1818) ed ai trattati coi Rajaputi (V. a. 1818), gli stati dell' India ancora indipendenti dalla Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1805) erano i seguenti:
  - a) Regno di Lahor (V. a. 1792-1839);
  - b) Emirati del Sind (V. a. 1773);
  - c) Regno del Nepal (V. a. 1814-1816).

Tutto il resto dell'India dipendeva direttamente od indirettamente dalla Compagnia, eccetto Seilan (V. a. 1805) ed i dominii dei Francesi, dei Portoghesi e dei Danesi (V. a. 1814).

a. 1819-1823. Gli Alfani (V. 1773) perdono il Cashmir, che è conquistato dai Sikh dal Regno di Lahor nel 1819. Nell'a. 1823 è tolta loro dai Sikh anche Peshawer nel Cabulistan orientale (V. a. 1792-1839).

> Così cessa ogni dominazione degli Afgani nell'India. I confini fra l'Afganistan e l'India si conserveranno in seguito invariati, rimanendo il Cabulistan unito all'Afganistan e Peshawer all'India. <sup>1</sup>

a. 1824. La Compagnia inglese delle Indie per trattato coll'Olanda acquista Malacca, cedendo in cambio i suoi possedimenti nell'isola di Sumatra (17 Marzo).

> Compra l'isola di Singapur, già occupata nel 1819, da un principe indigeno (Ag.).

> Furono questi i suoi primi possedimenti nell'Indocina. Altri ne acquisterà negli anni 1824-1826.

- a. 1824-1826. Prima guerra della Compagnia inglese delle Indie contro la di Birmania; conquista di nuovi possedimenti nell'Indocina (V. a. 1824). La guerra fu determinata da contestazioni per i confini ad E. del Bengala, tra i distretti britannici di Sailet, del Tippera, di Dacca e di Chittagong, ed i dominii birmani dell'Assam e dell'Aracan.
  - a. 1824. (Hi Inglesi, mentre s'atteggiano a sola difesa a N. verso l'Assam, invadono più a S. i dominii birmani per il fiume Irawaddi, e prendono Rangun (11 Mag.), Siriam nel Pegu (4 Ag.). Più a S. ancora occupano Tenasserim e il paese circostante (fine Ag.).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Intorno alla formazione del confine fra l'India e l'Afganistan, cioè fra l'India e i paesi iranici, V. a. 1738-1739, nota, ed a 1747, nota. Ma solo nel tempo di cui si parla qui il confine fu tracciato definitivamente. È un confine politico, che coincide col confine naturale, o geografico, segnato dai monti Indu Cush e Suleimani. Per i dotti bramani, il confine dell'India è segnato dall'Indo. Conf. Elemmstone, 254.

a. 1825. S'avanzano a N. nell'Assam, ne prendono la città principale Rangpur (29 Genn.) e occupano quella regione.

Tentano anche d'avanzarsi da Sailet verso la Birmania per il Cachar, ma senza successo per la difficoltà del luogo (Febb.-Marzo).

S' avanzano da Chittagong e occupano l'Aracan (Febb.-Apr.).

Rimontando l'Irawaddi da Rangun (Febb.), prendono Donabu (3 Apr.), e per Tharawa giungono a Promi (25 Apr.).

Armistizio (18 Ott.); dopo il quale ricominciano le ostilità (2 Nov.). Gli Inglesi sono sconfitti presso Promi (15 Nov.); nonostante si avanzano fino a Patanagoh di fronte a Minhla (29 Dic.).

a. 1826. Trattative di pace (Genn.), accompagnate da ostilità. Gli Inglesi si avanzano a Pagan (8 Febb.), a Jandabo distante 60 miglia da Ava), la capitale del Regno di Birmania (16 Febb.). Pace di Jandabo (24 Febb.).

Per questo trattato la Compagnia inglese acquista a N. l'Assam e l'Aracan, a S. tutta la costa a mezzodi del fiume Sanluen, fino a Tenasser i m compresa; sgombra Rangun e gli altri paesi lungo l'Irawaddi, occupati durante la guerra; riceve un' indennità di guerra; ottiene di mandare un suo Residente nella capitale della Birmania.

Nuove conquiste nell'Indocina farà negli anni 1851-1853.

a. 1833. Il privilegio della Compagnia inglese delle Indie è rinnovato (20 Ag.) per 20 anni dal Parlamento inglese, ridotto però alla facoltà di governare i suoi dominii; il monopolio del commercio è abolito anche per la Cina (V. a. 1813). Colla stessa legge il Parlamento istituiva una Vice-Presidenza (V. a. 1805) che aveva per centro Agra, e comprendeva le provincie occidentali dell'Indostan, che eran parte della Presidenza di Calcutta.

Colla stessa legge si regolavano i debiti della Compagnia verso il Governo inglese, da liquidarsi colla cessione di territorii indiani posseduti dalla Compagnia in proprietà. <sup>1</sup>

- a. 1839-1842. La Compagnia inglese delle Indie, alleata col Regno di Lahor (V. a. 1792-1839), fa guerra nel-l'Afganistan senza successo. La guerra fu mossa dagli Anglo-indiani, perchè i principi afgani di Cabul e di Candahar subivano l'influenza della Russia. Loro proposito era di ristabilire come Shah dell'Afganistan Shuja ul Mulc, discendente di Ahmed Can Durani (V. a. 1747), già Shah del 1802 al 1809, poi spodestato, ed ora alleato cogli Anglo-indiani. 14
  - a. 1839. Gli Anglo-indiani, varcato l' Indo presso Shicarpur col consenso degli Emiri del Sindh (V. a. 1773), per Quetta giungono a Candahar e proclamano Shuja ul Mulc Shah dell' Afganistan (8 Mag.). Prendono Gazna (23 Lug.), Cabul (7 Ag.). Ivi giunge da Peshawer, per il passo di Caiber, un corpo

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I debiti della Compagnia verso il Governo inglese provenivano in parte da prestiti fatti varie volte, ed in parte da compensi che la Compagnia doveva al Governo per paghe di truppe e d'impiegati regii (V. a. 1773), e per servizii varii. In tutto sommavano a circa 20 milioni di sterline.

<sup>&</sup>lt;sup>4a</sup> Intorno all' Afganistan V. a. 1747, nota. Le sue vicende non fanno parte della storia dell' India se non per i paesi indiani che furono uniti con questo stato prima che si formasse un confine definitivo tra esso e l' India (V. a. 1819-1823, nota). Tuttavia registreremo ancora fra le vicende dell' India le due guerre fatte dagli Anglo-indiani nell'Afganistan negli anni 1839-1842 e 1878-1880.

di truppe di Shuja (3 Sett.). Dopo ciò gli Anglo-indiani si ritirano dall' Afganistan per il passo di Caiber, lasciando alcune truppe a Candahar.

- a. 1840. Sollevazioni varie contro Shah Shuja. Intervengono nuovamente gli Anglo-indiani.
  Dost Mohmmed Barussi, principe di Cabul e competitore di Shah Shuja, si arrende (3 Nov.) ed è deportato nell' India.
- a. 1841. Continua la guerra. Sollevazione di Cabul; gli Anglo-indiani che vi si trovano sono in pericolosa condizione (Nov.-Dic.).
- a. 1842. Gli Anglo-indiani si ritirano da Cabul verso l' India (6 Genn.): disastrosa marcia per il passo di Curd Cabul (8-10 Genn.) ed altri difficili passaggi (11-13 Genn.), ove periscono quasi tutti.

Frattanto le guarnigioni rimaste a Candahar, Gazna e Jellalabad sono assediate. Gazna si arrenda agli Afgani (6 Marzo); Candahar respinge gli assedianti (19 Marzo); così pure Jellalabad (7 Apr.). Shah Shuja è ucciso da un capo afgano presso Cabul (Apr.).

Giunte poi nuove truppe per Peshawer e Jellalabad (Ap.), gli Anglo-indiani riprendono l'offensiva. Presa di Gazna (6 Sett.), di Cabul (15 Sett.).

Quindi gli Anglo-indiani si ritirano dall'Afganistan, che abbandonano ai suoi capi, rimettendo anche in libertà Dost Mohammed.

L'Afganistan fu poi riunito nuovamente in un solo dominio dall' Emiro Dost Mohammed, a. 1843-1863, sempre nemico degli Inglesi (V. dopo, a. 1848-1849). Egli fu il fondatore della dinastia dei Barussi tuttora regnante.

a. 1843. La Compagnia inglese delle Indie conquista gli Emirati del Sindh (V. a. 1773). La guerra fu determinata dai sentimenti ostili che gli Emiri Talpur, zelanti maomettani Sunniti, nutrivano, o si pretendeva nutrissero, contro la dominazione britannica nei paesi attigui.

Gli Inglesi, comandati da Sir Charles Napier, avanzandosi dallo stato amico di Bhavalpur (V. a. 1792-1839, nota), discendono lungo l'Indo (Febb.). Sanguinosa battaglia a Miani presso Haiderabad (17 Febb.), vinta dagli Inglesi in numero di 2800 contro 22000 Beluci al servizio degli Emiri. La resistenza di questi è vinta definitivamente poco dopo (24 Marzo), e gli Emiri fuggono nel paese dei Beluci.

Il Sindh è incorporato nei dominii della Compagnia ed aggregato alla Presidenza di Bombay.

- a. 1845. La Compagnia inglese delle Indie compera i dominii danesi (V. a. 1777), cioè Tranquebar nel Coromandel, Serampur, o Fredricksnagar, nel Bengala.
- a. 1845-1846. La Compagnia inglese delle Indie sottomette il Regno di Lahor o dei Sikh (V. a. 1792-1839; Maharaja Dhalib Sing), in seguito ad una guerra mossa dai Sikh per deliberazione della loro assemblea (« chalsa »), in cui si riunivano i capi militari, e che concentrava in sè tutto il suo potere.
  - a. 1845. I Sikh varcano il Sutleje, loro confine (V. a. 1809), presso Ferozipur (11 Dic.). Sanguinosa battaglia a Mudki (21 Dic.) e Firuzshah (22 Dic.), vinta dagli Inglesi ma con gravi perdite.
  - a. 1846. I Sikh riprendono l'offensiva; battaglia ad Alival (28 Genn.), in cui sono sconfitti con grandi perdite, anche per il tradimento di alcuni loro capi. Sanguinosa battaglia a So-

braon, vinta dagli Inglesi (10 Febb.); i quali alla lor volta varcano il Sutleje e si avanzano su Lahor (11-14 Febb.) senza incontrare resistenza, per il tradimento di parecchi capi dei Sikh. Il Maharaja fa atto di sottomissione incondizionata agli Inglesi in Cassur (16 Febb.). Pace di Lahor (9 Marzo).

Per questo trattato i Sikh cedono alla Compagnia inglese il paese situato tra il Sutleje ed il Bias, e più a N. tutti i distretti montagnosi tra il Bias e l'Indo, compreso il Cashmir, (V. a. 1819-1823), <sup>1</sup> pagando un' indennità di guerra e riconoscendo la protezione inglese anche per i paesi che ancora ritenevano.

Così il Regno di Lahor è ridotto al Penjab con Peshawer, senza difese e sotto il protettorato della Compagnia. Finirà interamente poco dopo (V. dopo, a. 1848-1849).

- a. 1848-1849. La Compaynia inglese delle Indie conquista definitivamente il Regno di Lahor o dei Sikh (V. a. 1845-1846; Maharaja Dhalib Sing), dopo una sanguinosa guerra prodotta dalla sollevazione dei Sikh contro il protettorato britannico. Nella quale guerra i Sikh sono aiutati da Dost Mohammed Emiro dell'Afganistan. (V. a. 1839-1842 in fine).
  - a. 1848. Sollevazione del Multan, provincia del Regno di Lahor, contro gli Inglesi (Apr.). Sollevazione dei Sikh nel Lahor, alleati coll' Emiro dell' Afganistan, ed intervento degli Afgani (Sett.). Battaglie di Ramnagar sul fiume Chenab (22 Nov.), e di Sadalapur sullo stesso fiume (25 Dic.), perdute dagli Inglesi.

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup> Il Cashmir fu dalla Compagnia inglese conceduto in feudo ad un capo dei Sikh, Golab Sing, con patto concluso ad Amritsar il 16 Marzo di quell' anno 1846, e fu poi sempre tributario fedele. Capitale Srinagar. Il principe ha il titolo di « Maharaja ».

a. 1849. Sanguinosa battaglia a Chillianvallah, perduta dagli Inglesi (13 Genn.). Gli Inglesi prendono Multan (22 Genn.). Grande battaglia presso Gujerad, poco lontano dal Chenab, vinta dagli Inglesi in numero di 25000 contro 60000 Sik ed Afgani (21 Febb.).

Gli Afgani si ritirano nei loro paesi per il passo di Kaiber. I capi dei Sikh man mano s'arrendono; e la guerra termina colla presa di Peshawer (16 Marzo), dopo la quale gli ultimi capi dei Sikh s'arrendono in Rawal Pindi. Il Governatore generale inglese proclama (29 Marzo) in Lahor che i dominii del Maharaja sono incorporati in quelli della Compagnia, che la famiglia del Maharaja è spodestata, ed il Maharaja è pensionato.

Così termina lo stato dei Sikh e i dominii della Compagnia s'estendono fino al confine dell'Afganistan (V. a. 1819-1823, nota).

- a. 1849. Da questo tempo tutta l'India è in dominio diretto od indiretto della Compagnia inglese, eccetto Scilan che è colonia del Governo inglese (V. a. 1805), ed i dominii francesi e portoghesi (V. a. 1814).
- a. 1851-1853. Seconda guerra della Compagnia inglese delle Indie contro la Birmania: nuove conquiste nell'Indocina (V. a. 1824-1826). La guerra nacque da una contesa tra alcune navi inglesi e le autorità birmane nel porto di Rangun.
  - a. 1851. Una squadra regia inglese forza il passaggio dell' Irawaddi dinanzi a Rangun (Nov.).
  - a. 1852. Una flotta della Compagnia con truppe prende Martaban (5 Apr.), Rangun (14 Apr.), Pegu (4 Giu.); rimonta l'Irawaddi e prende

Promi (9 Lug.). Gli Inglesi sono costretti a retrocedere nel Delta dell'Irawaddi. Risalgono nuovamente questo fiume e riprendono Promi (9 Ott.), Pegu (21 Nov.).

La provincia di Pegu è dichiarata incorporata nei dominii della Compagnia (20 Dic.).

a. 1853. Continuando i Birmani ad aggredire gli Inglesi nella provincia di Pegu, questi si avanzano da Promi contro Ava capitale della Birmania, e giungono a Meidi.

Trattato di pace (20 Giu.), per cui i Birmani rinunciano al Pegu. Continuando bande di Birmani ad aggredire gli Inglesi, questi continuarono poi ad occupare Promi, donde minacciavano Ava, fino al Dic. 1854, quando il trattato di pace fu attuato.

Colla conquista del Pegu, i dominii che la Compagnia già possedeva a S. di questa provincia erano congiunti con quelli che possedeva a N. (V. a. 1824-1826), tutti aggregati alla Presidenza del Bengala.

a. 1853, 24 Ag. Il privilegio della *Compagnia inglese delle Indie* (V. a. 1833) è rinnovato dal Parlamento inglese per tempo indeterminato.

Colla stessa legge sono riserbati al Governo inglese varii diritti, che ne accrescono l'ingerenza negli affari della Compagnia; tra questi è il diritto di nominare un terzo dei Direttori (che erano 18).

Colla stessa legge il governo della Presidenza di Calcutta è affidato ad un Vice-Governatore e cessa di far parte delle attribuzioni del Governatore Generale (V. a 1773). Quindi si hanno: due Presidenze rette da Governatori, Madras e Bombay, e due rette da Vice-Governatori, Calcutta ed Agra; il potere supremo del Governatore Generale, a cui sono affidati gli affari esteri, le relazioni cogli stati protetti, e il governo

diretto dei paesi non compresi nella giurisdizione dei Governatori e Vice-Governatori delle Presidenze.

Così rimarranno le cose fino all' a. 1858.

- a. 1853. Prima ferrovia nell'India, tra Bombay e Salsette.
- 1854. Primi telegrafi nell' India.
- a. 1857-1858. Ribellione dei "sepoys", truppe indiane al servizio della Compagnia delle Indie (V. a. 1708, nota), per effetto d'una vasta cospirazione segreta, a cui prendono parte bramani e maomettani. La ribellione si estende in quasi tutto l'Indostan; ma parecchi dei maggiori principi vassalli della Compagnia inglese, come Sindia ed Holear (V. a. 1817-1818) ed i principali Rajaputi (V. a. 1818), serbano fede agli Inglesi, benché le loro truppe s'uniscano ai ribelli. La ribellione viene repressa coll'opera di truppe europee della Compagnia, di truppe regie inglesi inviate dalle stazioni della Cina e dall' Europa, dei Sikh del Penjab, rimasti fedeli dopo qualche tentativo di ribellione, e dei Nepalesi, conservatisi amici agli Inglesi.
  - a. 1857. Ribellione dei sepoys a Mirut (10 Mag.) ed a Delhi (11 Mag.); ivi Mohammed Bahadur Shah, discendente degli Imperatori Mongolli (V. a. 1803-1805 in fine), è acclamato Imperatore dell' India.
    - Mag.-Giu. La ribellione s'estende a Futigur, Sitapur, Allahabad, Azingur, Benares;
      - a Jansi nel Bandelcand:
      - a Nusirabad e Nimuc nel Rajastan;
      - a Bareli, Shahjehanpur ed Amuradabad nel Rohillacand:
      - ad Agra; a Caunpor, ove Nana Sahib, figlio adottivo dell'ultimo Peshwa dei Maratti (V. a. 1817-1818), è riconosciuto Peshwa:
      - a Luknow e Fizabad nell' Audh.

Tentativi di ribellione dei Sikh nel Penjah, subito repressi; dopo i quali i Sikh si conservano fedeli agli Inglesi e li aiutano.

15 Giu. Ribellione a Gwalior, capitale di Sindia.

1 Lug. Ribellione ad Indor, capitale di Holcar, per opera di Tantia Topi, fautore di Nana Sahib.

25 Lug. Ribellione a Dinapur nel Bongala.

Gli Inglesi riprendono Caunpor (17 Lug.), ove però continuerà la guerra con Nana Sahib fino al principio di Dic.; vincono ad Unao nell'Audh (29 Lug.); assediano Delhi (Giug.-Sett.) e la prendono (20 Sett.); prendono Agra (9 Ott.); assediati in Luknow (Lug.-Nov.), la liberano (22 Nov.); prendono Nimue (24 Nov.), ed Indor.

I Napalesi vanno in aiuto degli Inglesi (Dic.).

a. 1858. Gli Inglesi processano l'Imperatore di Delhi, lo spodestano e mandano a confine (Genn.). Continua la guerra nel Malva, nel Rajastan, nel Rohillacand, nell'Audh, e gli Inglesi sconfiggono e disperdono man mano dapportutto i ribelli (Genn.-Apr.). In Maggio la guerra si può dire terminata. Tuttavia alcuni capi dei ribelli, tra i quali Nana Sahib, si sostengono nell'Audh fino al Dicembre, quando, ridotti all'impotenza, si rifugiano nei monti del Nepal e scompaiono.

Proclama della Régina d'Inghilterra agli Indiani, pubblicato in Allahabad (1 Nov.).

Riforma del governo dell'India (V. dopo, a. 1858).

a. 1858, 2 Ag. In conseguenza della guerra per la ribellione dei sepoys (V. a. 1857-1858), il Parlamento inglese abo-

lisce il privilegio della Compagnia inglese delle Indie (V. a. 1853). Si stabilisce che l' India sia governata dal Sovrano dell' Inghilterra per mezzo d'uno dei suoi ministri, assistito da un Consiglio di 15 membri : il Governatore Generale dell' India diventa un Vicerè, conservando le attribuzioni precedenti (V. a. 1853): l'esercito della Compagnia è abolito ed ai "sepoys" sono sostituite truppe regie indigene.

Lord Canning, Governatore Generale, è fatto Vicerò dal 1 Nov.

Così i domini della *Compagnia delle Indie* diventano un *Vicercame inglese*.

- a. 1864. Gran "derbar" (corte) dei principi indiani, indetto a Lahor dal Vicerè Sir John Lawrence, ove ne intervengono oltre 600 tra grandi e piccoli (Ott.).
- a. 1864. Comunicazioni telegrafiche tra Bombay e Teheran, per Bushir (Dic.).
- a. 1865. Comunicazioni telegrafiche tra l' India e l' Europa per due linee : a) Bombay, Bender-Abbas, Bushir, Bagdad, Diarbekr, Costantinopoli ; b) Bombay, Aden, Mar Rosso, Alessandria, Malta, Gibilterra.
- a. 1877, 1 Genn. Proclamazione della Regina d'Inghilterra ad Imperatore dell'India ("Caisar i Hind") nel gran derbar di Delhi.

Così il *Vicercame inglese* diventa *Impero Anglo-indiano*, continuando ad essere retto come prima (V. a. 1858).

a 1878-1880. Guerra nell'Afganistan (V. a. 1839-1842, nota), mossa dal governo Anglo-indiano perché l'Emiro Shir Ali parteggiava per i Russi.

- a. 1878. Gli Anglo-indiani invadono l'Afganistan (Nov.). L' Emiro fugge nel Turkestan (Dic.): gli succede il figlio Iacub Can.
- a. 1879. È fatto un trattato di pace (26 Mag.). Ma una missione inglese, condotta da Sir Louis Cavagnari, è massacrata a Cabul da insorti Afgani. (3 Sett.). Gli Anglo-indiani ricominciano la guerra e attacano Cabul, comandati dal generale Roberts. L'Emiro si sottomette ed è deportato in India (Ott.).
- a. 1880. Il governo anglo-indiano riconosce Emiro Abdurraman Can, cugino dello spodestato Iacub Can (Luglio); perciò un fratello di questo, Eiub Can, si unisce agli insorti. Battaglia a Candahar, vinta dagli Afgani (27 Lug.). Altra battaglia a Candahar, vinta dagli Anglo-indiani comandati dal generale Roberts, accorso colà da Cabul'(1 Sett.).

Quindi il governo inglese abbandona quest' impresa e gli Anglo-indiani si ritirano dall'Afganistan, lasciando che l' Emiro Abdurraman, da loro riconosciuto, continui da sè la guerra contro Eiub Can e gli insorti ormai debellati.

a. 1885. Terza guerra contro la Birmania (V. a. 1824-1826; a. 1851-1853): conquista dell'alta Birmania, o Regno d'Ava, cioè della Birmania ancora indipendente, e annessione all' *Impero Anglo-indiano*. La guerra fu mossa dal governo anglo-indiano, perchè il Re Thibo vessava una compagnia inglese, concessionaria delle foreste e subiva l'influenza d'agenti francesi.

Il Vicerè dell'India intima al Re Thibo d'ammettere in Mandalay sua residenza un rappresentante inglese (17 Nov.). Re Thibo si schermisce; quindi un corpo di truppe anglo-indiane, comandato dal generale Prendergast, muove da Rangun verso Man-

dalay, rimontando l'Irawaddi. Presa del forte Minhla (17 Nov.). Gli Anglo-indiani giungono senza ostacolo a Mandalay: Re Thibo si arrende (27 Nov.) ed è deportato a Rangun.

Il Vicerè dell'India proclama l'annessione dell'alta Birmania (1 Genn. 1886). <sup>1</sup>

¹ Per la conquista e annessione graduale della Birmania e dei paesi su cui i Birmani dominavano, il confine orientale dell'India, prima segnato da quello del Bengala (approssimativamente il fiume Brahmaputra, V. a. 1824-1826), fu portato ad oriente del bacino dell'Irawaddi, (anzi, secondo una convenzione fra l'Inghilterra e la Francia, fatta il 15 Genu. 1896, al fiume Mecong, molto più ad Oriente), includendo parte della grande penisola detta Indocina. Questo confine non contrasta colle condizioni etnografiche, poichè la razza birmana, prevalente fra le molte razze che abitano quella regione, è mista d'elementi ario-indiani ed ha una coltura affine a quella dei buddisti dell'India.

Come siasi formato il confine occidentale dell'India fu avvertito prima (V. a. 1819-1823, nota).





# STORIA DEL BEATÓ APOSTOLO S. PAOLO

#### Traduzione dal siriaco

PRECEDUTA DA UN BREVE STUDIO DELLE FONTI.

Il testo originale della vita di S. Paolo, che do qui appresso tradotta, è stato pubblicato dal P. Bedjan a pagg. 34-44 del vol. I degli Acta martyrum et sanctorum (Parisiis, 1890) secondo una copia, posseduta dal prof. I. Guidi (Zeitschr. d. deutsch. morgenkind. Gesellsch. 1892 xlvi 744), d'un ms. che si trova a Koj-Kerkûk.

Il racconto si può dividere in due parti; l'una va dal principio fino al primo soggiorno di Paolo in Roma (Bedian, pagg. 34-40); l'altra comprende l'andata in Spagna, il ritorno in Roma ed il martirio con i conseguenti prodigi. Questa seconda parte risale quasi interamente (cioè ad eccezione dei dati cronologici sulla predicazione e sulla morte di S. Paolo) ad una fonte gnostica, riconoscibilissima tanto nel particolare che Paolo è fatto morire non insieme con Pietro, ma alquanto dopo (Lipsius, Die apokryph. Apostelgesch. u. Apostelleg., II 382 sg.), quanto nell'apparato scenico meraviglioso messo in mostra per glorificare in morte i due santi (Lersie's, op. c. I 8 sg). Un particolare interesse ha qui la narrazione siriaca per la forma nuova che vi assume la leggenda, la quale ora per la prima volta ci rappresenta in Tertullo l'accusatore di Paolo, e ci fa assistere ai prodigi operati dai due strani e fantastici alberi ch'ella vuole miracolosamente germogliati dal sangue dei martiri, Pietro e Paolo, ed abbattuti poi per invidia dai Giudei. La prima parte invece segue in sostanza, come ha già notato il prof. Guidi (l. c. pag. 746), il racconto canonico degli Atti degli apostoli; ma oltre che a questi, attinge anche alle Epistole di S. Paolo, delle quali è tratto partito altresì là dovo la narrazione assume piuttosto forma di omelia. Vien però fatto di domandarsi se il narratore siriaco a queste fonti abbia attinto direttamente. Una ricerca da me intrapresa sul proposito mi mette in grado di poter rispondere, almeno in parte, negativamente a tale domanda; giacchè ho constatato, che parte della 'Storia' non è altro che una traduzione più o meno libera del prologo premesso da Eutalio vescovo di Sulce (Εὐθάλιος ἐπίσκοπος Σούλκης) alla sua edizione delle lettere paoline (L. A. Ζασασι, Collectanea monumentor. veterum, tom. I p. 515 sgg.

— ΜΙGNE, PG. LXXXV 694 sgg.). Ecco, per esempio, il principio della narrazione secondo l'editore greco e l'anonimo compilatore siriaco.

Z(acagni). 516 sg. Έβραῖος μέν ην τὸ γένος, ἐχ φυλῆς Βενιαμίν, Φαρισαΐος δὲ τὴν αίρεσιν' ὑπὸ διδασκάλω δὲ πιστῷ (σοφῷ cod. Vat. Gr. 363) Γαμαλιήλ τον Μωυσέως νόμον έκπεπαιδευμένος. πρός δὲ τούτοις τὸν τῆς Κιλικίας ὀφθαλμὸν τὴν Τάρσον οἰχῶν, διώχων δὲ καὶ πομθούμενος τὴν Ἐκκλησίαν τοῦ Θεοῦ. διὸ δὴ καὶ συμπαρῆν τῆ ἀναιρέσει Στεφάνου τοῦ ἀποστόλου καὶ μάρτυρος, κοινωνός τε ήν τότε τοῦ φόνου, τὰ πάντων ίμάτια τῶν λιθοβολούντων αὐτὸν καταδεξάμενος φυλάττειν, ΐνα ταῖς πάντων κερσὶ χρήσηται πρὸς τὸν φόνον. καὶ πρῶτος δὲ μετὰ τῶν στασιαζόντων έωρᾶτο πανταχή, 1 σπουδάζων καθαιρείν τοῦς τῆς Ἐκαλησίας (εὐσεβείας cod. Vat. Gr. 1761 = Lollinianus ap. Z. e Oecum.) λογάδας.

B(edjan). 34 Έβrâjâ hâyêl îθâu wâ men šarb°θâ δ°Benjâmên. P<sup>e</sup>rîšâjâ β<sup>e</sup>hêrêsis dîleh. waq°δâm reγlâu d°Γamlîjel malleφânâ weradja βenâmôsâ eddarraš wâ. waβeTarsos deQîlîqjâ 'âmar wâ. râδôφâ w°βâzôzâ δ°'etteh d'Allâhâ: w<sup>e</sup>qarrîβ wâ wam<sup>e</sup>šautaφ wâ β°qetleh d'Estaφânos sâhdâ. wenatar wa manê Seqatôlau ay d'îdaijâ deyolhûn neštal lewâd qetlâ. w°qaðmâja 'am šâgôsê meθh°ze wâ χαδ jaṣṣîφ b°χol duk: d°laβnai mell°θa δ°δeḥlaθ Allâhâ neshoφ (v. traduz. pag. 209).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Così interpunge lo Z.; la versione siriaca suppone invece l'interpunzione innanzi a πανταχ $\hat{\eta}$ .

Ma oltre che nel luogo citato, Eutalio è fonte alla 'Storia' anche nei seguenti, di cui indicherò semplicemente il principio e la fine '

Z. 517-518 πολλά τε ήν καὶ μεγάλα τὰ παρ' αὐτοῦ κατὰ τῆς Ἐκκλησίας γινόμενα — ἀπεστέρησε μὲν αὐτὸν τῆς ὄψεως τῷ μεγέθει τοῦ φωτός,...

Z. 519-520 'lδών δὲ ὁ τῆς ἀληθείας ἐξεταστῆς — διὰ γραμμάτων ἐβεβαίου.

Ζ. 521 ὀψὲ δήπου τῆς ὥρας αδθις ὁ Παῦλος ἐπάνεισιν εἰς Ἱεροσόλυμα, τοὺς ἐκεῖσε άγίους ἐπισκεφόμενος καὶ τοῖς πτωχοῖς ἐπικουρήσων — καὶ μετὰ στρατιωτικῆς βοηθείας εἰς τὴν Καισάρειαν εἰς τὸν ἡγούμενον ἐκπέμπει... Φῆλιξ ἡν ὄνομα αὐτῷ. Ζ. 580-581. ἐφ᾽ οδ... τὴν ἀπολογίαν ἐποιήσατο Π. — καὶ Λουκᾶς ὁ τὰς πράξεις τῶν ᾿Αποστόλων γραφῆ παραδούς. ...καταλιπόντες γὰρ αὐτὸν ἐκεῖσε Λουκᾶς τε καὶ ᾿Αρίσταρχος ἐξῆλ-θον.

Z. 581-582. τότε μέν οὖν ἐπὶ Νέρωνος ἀπολογησάμενος — εὖαγγελίσασθαι ἐφ᾽ ἐτέροις δέκα ἔτεσιν.

Ζ. 583-584. ἔστιν οὖν ὁ πᾶς χρόνος τοῦ κηρύγματος Παύλου ὥστε εἶναι τὰ πάντα ἔτη ὰπὸ τῆς B. 34-35 saggîjâθâ γêr w râur βâθâ îθaihên hâlên d meneh lûq βal ettâ hâujân wai — waβ rabbûθâ δ nuhreh men h zâθeh galzeh wâ (v. traduz. p. 210).

B. 36 kað gêr h°zai hau baḥar koljaða w"lobba b"jað k"ðíβaθa n"šarrar... (v. traduz. p. 211).

B. 40 w°βâθar dah°φαχ d°nes'or laβ°nai tulmâôch: wan°saβ zeðq°θâ ð°nâubel l°qaddîšê d°β'Ôrešlem — wa l°Qêsarjâ 'am estrātjöte l°wâθ Φîleks hêγmônâ šaddereh. w'âφ mappaq b°rûḥâ '°βað h°lâφ naφšeh — w°Lûqâ δ`aχteβ Praksis daš°lîḥê. w'men qenṭā w'âφ Lûqâ w`Arestarχos šanníu men l°wâθeh (v. traduz. p. 218 sg.).

B. 41 Pâulos dên men bâθar da"βað mappaq b"rûḥâ q"∂âm Nêron — w"sabbar š"naijâ "sar... (v. traduz. p. 214).

B. 42–48 m°θaḥ hâxêl
zaβnâ δ°xârôzûθeh d°ţûβânâ
Pâulos — δ°xânšân kolhên

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Naturalmente tralascio di indicare locuzioni e brevi frasi eutaliane inserite in contesti d'origine evidentemente diversa.

κλήσεως αὐτοῦ μέχρι της τελειώσεως τριάκοντα καὶ πέντε. Cfr. Z. 382-588. ἔστι τοίνην ἀπὸ τοῦ ἐννεακαιδεκάτου ἔτους Τιβερίου — τρισκαιδεκάτω ἔτει της ἑαυτοῦ ἀραγής τὸν ἀπόστολον ἀνεῖλε.

men q'rîfeh wa''damâ l'zullâleh t'lâfîn w'hammeš š'nîn (v. traduz. p. 215 sg.).

Subito dopo nel testo siriaco seguono alcuni dati cronologici sul martirio di Simone e di Paolo. Di questi dati, i primi due soltanto, l'anno del regno di Nerone e l'anno della passione, si ritrovano in Eutalio; il resto o manca o differisco: manca ogni menzione di Simone e del giorno della settimana in cui morl Paolo, differisce l'indicazione del mese in cui avvenne il martirio: giugno in Eutalio, luglio nella 'Storia'. Cosicchè, mentre una parte di questa cronologia dobbiamo considerare come proveniente da Eutalio, da cui parimenti deriva la cronologia della predicazione (come si vede dagli ultimi luoghi paralleli citati: Z. 533-534 = B.42-43), per l'altra siamo indotti a pensare ad una fonte diversa, e precisamente, poichè tra l'altro vi si afferma che i due martirii avvenissero in tempi diversi, ad una fonte gnostica; la medesima certo di cui fu parola più sopra. Se non che io sospetto che di tali divergenze si debba dare ben altra spiegaziono.

Prendiamo, innanzi tutto, in esame le due notizie la cui provenienza dall'apparato cutaliano è fuori di discussione, cioè quelle riguardanti il regno di Nerone e l'anno della passione. Nell'apparato esse ricorrono due volte: prima, verso la fine del prologo; poi, nel Martyrium Pauli che segue immediatamente al prologo. Trascrivo i due passi.

Ι. Ζ. 532 Υξνθα δη συνέβη τὸν Παῦλον τριακοστῷ ἔκτῷ ἔτει τοῦ σωτηρίου πάθους τρισκαιδεκάτῷ δὲ Νέρωνος μαρτυρήσαι, ξίφει την κεφαλην ἀποτμηθέντα.

II. Z. 535 Έπὶ Νέρωνος τοῦ Καίσαρος Ρωμαίων ἐμαρτύρησεν αὐτόθι Παῦλος ὁ ἀπόστολος, ξίφει τὴν κεφαλὴν ἀποτμηθείς ἐν τριακοστῷ καὶ ἔκτῳ ἔτει τοῦ σωτηρίου πάθους.

Il testo siriaco suona cosi: B. 43 eðkallal dên hâlên nassihê  $\beta$ aš"nað t°lâða esrê  $\delta$ °malkûðeh d"Nêron: d°hîjî š°nað t°lâðîn w"šeð d°haššeh d° $\varphi$ ârôqan (v. traduz. p. 216).

Sarebbe veramente difficile negare che il traduttore non abbia avuto sott'occhio i due luoghi del testo greco o almeno

uno di essi; e nella seconda ipotesi, non far cadere la scelta sul primo, che contiene, come il testo siriaco, l'indicazione precisa dell'anno del regno di Nerone, che manca nel secondo. Mu quale delle due ipotesi è la vera? A favore della seconda, che il solo testo greco I abbia servito di fonte al traduttore siriaco, non sta che l'unica ragione già accennata, quella cioè che e testo greco I e testo siriaco contengono un dato cronologico che manca nel testo greco II. Ma a rigore le cose potrebbero essere procedute anche altrimenti: potrebbe darsi, cioè, che l'autore della 'Storia' avesse dinanzi a sè il testo II e supplisse dal testo I il dato « nell'anno 13" ». Ed è questo un procedimento non estraneo al traduttore. Precisamente nelle indicazioni cronologiche sulla predicazione di S. Paolo, che precedono immediatamente il passo siriaco in questione, il traduttore, come ho indicato a pag. 203 sg. nel parallelo Z. 533-534 = B, 42-43, ha reso parola per parola il luogo corrispondente del testo groco, completandolo però con l'indicazione degli estremi termini di tempo della predicazione di Paolo, desunta da un passo precedente, Z. 532-533. Questa considerazione, come si vede, è atta a togliere ogni valore alla circostanza che il passo greco I contenga e il passo greco II non contenga l'anno del regno di Nerone, e a far sospendere quindi ogni decisione fino a che non intervengano altre ragioni a conforto dell'una o dell'altra delle due ipotesi enunciate. E ragioni ne intervengono, ma tutte a favore del testo II e contro il testo I, e sono le seguenti:

- 1) eðkallal (= patirono il martirio), a parte il plurale dovuto al fatto che il testo siriaco parla anche di Simone, è la traduzione letterale di ἐμαρτύρησεν (II) e non di συνέβη μαρτυρήσαι (I), che in siriaco sarebbe « geðáað d'eðkallal » ovvero « g°ðas w'eðkallal ». Cfr. Z. 520 συνέβη αὐτὸν ἀπολειφθήναι = B. 36 gâðsá wâð wemeðraḥḥaq wâ.
- 2) Il testo siriaco ed il testo greco II hanno concordemente prima la menzione del regno di Nerone, poi quella dell'anno della passione; nel testo greco I l'ordine è invertito.
- 3) Il passo siriaco in questione segue immediatamente i dati sulla predicazione; similmente nell'apparato Eutaliano il passo greco II segue, sebbene non immediatamente, ma a poca distanza la cronologia della predicazione; il testo greco I precede, e neppure esso immediatamente, ma di altrettanto almeno.

Evidentemente, dunque, il compilatore della 'Storia' nell'aggiungere alla cronologia sulla predicazione l'altra intorno al martirio si è modellato sul passo II, e dal luogo I ha, al più, ricavato l'anno preciso del regno di Nerone. Dico al più, perchè non è neppur necessario che l'abbia fatto. Ho già avvertito che egli nel tradurre dal greco i dati cronologici intorno alla predicazione, li completò indicandone i termini estremi, che ricavò da Z. 532 ἔστι τοίγυν ἀπὸ τοῦ ἐννεακαιδεκάτου κτλ. Ora il secondo di tali termini è Νέρων τρισκαιδεκάτω έτει τῆς έαυτοῦ ἀρχῆς τὸν ἀπόστολον ἀνεῖλε, parole ch'egli tradusse nella 'predicazione' liberamente così: B. 42 wa bamâ las nat telâfa'esrê demalkûfeh de Nêron Qêsar, cioè: « e fino all'anno 13º del regno di Nerone Cesare »; talchè nel supplire poi l'indicazione di questo anno nella cronologia del martirio non ebbe che a ricordarsi di ciò che aveva scritto egli stesso poche righe innanzi. 1

Stabilito in tal modo che la prima parte del martyrium siriaco (chiamiamolo così) proviene dalla prima parte del martyrium Pauli, confrontiamo insieme il totale contenuto dei due martirii. Se nel martyrium siriaco prescindiamo dalla menzione di Simone, la cui origine è fuori di discussione, troviamo in entrambi i seguenti dati:

### Martyrium Pauli

## Martyrium siriaco

- I. Sotto il regno di Nerone.
- II. Nell' anno 36° della passione del Salvatore.
- Nell'anno 13° del regno di Nerone.
- II. Nell' anno 36° della passione del Redentore nostro.

¹ Che sia così, è confermato dall' esame della dicitura. Le parole del passo greco Ι τριακοστῷ δὲ Νέρωνος sarebbero probabilmente state tradotte così: basona tolaba esrè δο Neron, a quel modo che a Z. 532 ἀπὸ τοῦ ἐννεκαιδεκάτου ἔτους Τιβερίου risponde B. 42 men κο naθ tosa esrê δο Τέβατίρου. Invece il testo siriaco del martirio ha: B. 43 βακο naθ tolaba esrè δο malkûbeh do Nêron, conforme alla dicitura usata nella 'predicazione': B. 42 lasonaθ tolaba esrè δο malkûbeh do Nêron Qêsar; nei quali due luoghi la parola malkûb è la traduzione di ἀρχῆς, che ricorre nella cronologia greca della predicacazione: Z. 532 seg. τρισκαιδεκάτω ἔτει τῆς έαυτοῦ (sc. Νέρωνος) ἀρχῆς.

III. Nel 5º giorno del mese Panemo. III. Nel 5º giorno della settimana (= giovedi).

IV. Tre giorni innanzi le calende di luglio. IV. Il 29 luglio.

#### Ora si noti che

- 1) nei due martirii è uguale il numero dei dati;
- 2) analoga la successione di questi;
- 3) i dati III e IV hanno, ciascuno nei due martiri, singolari somiglianze esteriori — nel quinto giorno, luglio — tanto che (curiosa combinazione!) i dati IV greco e IV siriaco s' assomigliano formalmente proprio in ciò per cui sostanzialmente si diversificano.

Tanto basta, mi pare, per indurre il sospetto che anche fra i dati III e IV siriaco ed i corrispondenti greci corra una stretta, per quanto oscura, relazione; ed a mutare il sospetto in certezza non occorrerà che trovarne la plausibile spiegazione. Dirò aduuque il mio pensiero. Io son persuaso che tutto si riduca ad un equivoco e ad una svista: qual che ne sia la cagione, chi traducendo compendiava il testo greco, considerò le parole πέμπτη ήμέρα isolatamente, e (a ciò tratto dall'uso della sua propria lingua) le volse ad una significazione — nel quinto giorno della settimana — che, a dir vero, non è estranea neppure al greco ((ΚΑΝΟΤΙΙΑUSEN, Griech. Palaeogr. p. 400); quanto poi all'espressione latineggiante πρὸ τριῶν καλανδῶν Ἰουλίων, nel tradurla egli ha inconsciamente conservata la denominazione del mese di luglio, per un lapsus calami che si spiega abbastanza da sè.

I dati III e IV dal martyrium Pauli si riscontrano anche nel prologo eutaliano. Contro l'ipotesi che dal prologo piuttosto che dal martyrium Pauli siano passati nel martyrium siriaco, sta già la considerazione che, una volta accertata la provenienza di questo dal martyrium Pauli per ciò che concerne la prima parte, conviene considerarla come sicura anche per la seconda. Ma questa considerazione, per sè abbastanza grave, è rincalzata dall'esame del rapporto in cui si trovano fra loro, per i dati III e IV in connessione con quelli I e II, il pro-

logo eutaliano, il martyrium Pauli ed il martyrium siriaco. Tale rapporto è reso intuitivo dalla seguente tabella:

Dalla quale si vode, che nel prologo i quattro dati si susseguono precisamente nell'ordine opposto a quello che hanno concordemente nei due martirii, e che mentre in questi i quattro dati formano tutta una notizia continuata, in quello restano divisi in due coppie, separate l'una dall'altra nell'edizione dello Zacagni da una distanza di circa dieci pagine.

Gli studi di J. A. Robinson intorno ad Eutalio (Euthaliana, vol. III. No. 3 dei Texts and Studies, pag. 71, 100) inducono a ritenere assai probabile che l'originale edizione entaliana delle epistole di S. Paolo subisse, alcuni decenni dopo ch'era stata pubblicata, una specie di revisione, e che con questa appunto si connetta il martyrium Pauli che alcuni mss. ci presentano in coda al prologo. Or bene, se in generale la constatazione che una delle fonti della 'Storia del beato apostolo S. Paolo ' è appunto il prologo eutaliano, ci ha fornito la prova diretta di un fatto che finera potevamo solamente arguire, la prova, dico, che l'opera d' Entalio penetrasse nella Siria; in particolare il risultato della minuziosa ricerca fatta intorno alla specifica origine del murtyrium siriaco, ci apprende che l'edizione delle epistole da cui deriva parte del racconto della 'Storia' e di cui possiamo cosí constatare la presenza nella Siria, è non già l'originale. ma l'edizione riveduta.

La domanda che ci s'era affacciata alla mente a proposito di tutta la prima parte della 'Storia', si può ripetere per tutto ciò che in questa prima parte non è entaliano: sono gli Atti degli Apostoli e le epistole di S. Paolo fonti dirette? Non si può, invero, assolutamente escludere che qualche cosa non derivi dalla conoscenza immediata di quegli scritti canonici: certo è che, per esempio, l'esordio della 'Storia' è abilmente ricavato da due luoghi delle Epistole. Ma il ricorrere nel racconto

siriaco di circostanze di cui non è traccia nè nelle Epistole nè negli Atti, rende plausibile l'ipotesi d'un'altra fonte. Da questa, che, dato il carattere di alcuni tratti della 'Storia', si può presumere fosse un 'encomio' del Santo, sarà attinta la notizia che Paolo prima della sua conversione insegnasse la Legge (B. p. 34) e l'altra ch'egli, prima d'essere ordinato, esortasse gli altri sacerdoti a battezzare i nuovi convertiti (B. p. 37). L'espressione «a0lîțâ hânâ ĉ'ĉaḥclâţ Allâhâ » farebbe pensare ad una fonte greca <sup>1</sup>.

Veniamo ora alla storia delle gesta del beato Paolo, il quale più d'ogni altro s'affaticò <sup>2</sup> secondo la parola dello Spirito che parlava in lui, e chiuse il corso della sua vita, fedele alla sua missione, facendo a nostro Signore Gesù Cristo offerta del proprio sangue per la riconciliazione del suo gregge; onde fu riserbata a lui dal suo Signore la corona della giustizia. <sup>3</sup>

Fu dunque Ebreo della tribú di Beniamino, appartenne alla setta dei Farisei, <sup>4</sup> sotto Gamaliele, dotto maestro, fu istruito nella Legge, ed abitava in Tarso di Cilicia. <sup>5</sup> Persecutore e spoliatore della Chiesa di Dio, <sup>6</sup> fu presente e partecipe all'uccisione di Stefano martire, custodendo le vesti dei suoi uccisori, <sup>7</sup> affinche avessero libere le mani a lapidarlo. E primo fra i pertubatori lo si vedeva studiarsi dappertutto di estirpare i seguaci della religione di Dio. <sup>8</sup> Era anche dotto nella legge Mosaica; e per questa

<sup>1</sup> Cfr. Joann. Chrys., Ecl. de land. S. Pauli (Migne, LXIII. 791 init.): καὶ καθάπερ τις ἀθλητής αὐτὸς (sc. Παύλος) παλαίων... (ibid. p. 797, init.) ὁ ἀθλητής (sc. II:. — Procli Land. s. Pauli ap. I (Migne, Lxv 818) Παύλου ἀθλούντος... του ΙΙ. τοὺς ἄθλους... του άθλητου τὰς πάλας. — Ignatii ad Polyc. II, β (p. 100, 1 ed. Zahn) νήφε ὡς ὑεοῦ ἀθλητής.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Cor. 15,10.

<sup>3 2</sup> Tim. 4,6-5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Philipp. 3,5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Act. 22,3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Philipp. 3,6.

<sup>7</sup> Act. 7,58. 8,1. 22,20.

<sup>8</sup> Act. 8,3. 22,4.

sua grande erudizione e, come suol dirsi, profonda dottrina in fatto di Scritture, insegnava la Legge al suo popolo, menando vita da uomo grande e celebre. Molte e gravi eran le cose da lui operate a danno della Chiesa con uno zelo che non conosceva limiti, parendogli in tal modo soprattutto di mostrare timor di Dio e di compiere opera ammirevole, come dichiara egli stesso nelle sue epistole, <sup>1</sup> e di lui racconta anche Luca negli Atti. <sup>2</sup> Perchè non soltanto come gran parte dei Giudei odiava ed abominava la vera fede, ma si mostrava in preda ad un'ira più fiera che ogni altro del suo popolo: poichè quando vide l'Evangelo sorgere e crescere e diffondersi più che la dottrina giudaica, ne sofferse molto, parendogli di essere grandemente defraudato se la loro dottrina, di cui andava tanto altero, fosse abbattuta e perisse. Era quindi animato da un grande zelo contro i seguaci della Chiesa, volendo o ritrarli dalla vera dottrina o attirare sul loro capo un giudizio degno della (colpa di aver) fede in nostro Signore Gesù Cristo.

E allora fattesi dare dai Giudei e dai sacerdoti lettere per i fratelli di Damasco, parti in gran furia per dar la caccia ai discepoli di là e metterli alla tortura. Ma nostro Signore, vedendo ch'egli aveva un animo retto, <sup>3</sup> a mezza strada gli fece apparire una luce, il cui splendore gli tolse la vista, e gli mandò una voce dal cielo: « Saulo, Saulo, perchè mi perseguiti? » E saputo ch'era Gesù, (Paolo) domandò in qual modo avrebbe potuto purgare il suo peccato; e nostro Signore Gesù Cristo gli disse: « levati sù, entra nella città, e là manderò a te Anania, affinchè t' insegni a fare tutto ciò che da te si vuole. » Ed essendo i suoi occhi accecati, lo presero per mano e lo fecero entrare in Damasco.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gal. 1,13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Act. 8,3 22,4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Philipp. 3,6. 1 Tim. 1,18. 2 Tim. 1,8. Il testo siriaco è indubbiamente guasto, come mostra il confronto con Eutalio: Z. 518 γνοὸς δὲ ὁ Κύριος, ὅτι ἄδικον μανίαν ὲν δικαία δήθεν προαιρέσει ὲκέκτητο. Si può dunque congetturare: B. 35 Mâran đên kað ḥ°zâ δαβ°ϑar´îθâ ϑ°rîṣtâ ⟨ laṭ⁰nânâ δ°lâ ϑ°rîṣtâ ⟩ aḥîδ wâ. Per ṭ⁰nânâ = μανία, cfr. Z. Z. 517 οὐδὲν εἰς ὁπερβολὴν μανίας ἐνέλιπεν = B. 34 sg. kað 'âβar wâ ṭ⁰nâneh lam°sûḥ°ϑâ | Z. 519 καὶ παραυτίκα τὸ σύνταγμα τῆς μανίας ἀπορριψάμενος = B. 36 w°βar šᾶ°ϑeh l°ṭannânûϑeh š°δâ.

Tutto questo si richiese perch' egli rimovesse il pensiero dall'uccidere i fedeli, e li prendesse per suoi maestri e discepoli, e credesse in Gesù risorto e salito al cielo. E nel tempo che Anania faceva orazione e invocava Gesù, (Paolo) ad un tratto deposto il suo (maligno) zelo stracciò le lettere dei sommi sacerdoti, e supplichevolmente implorando la misericordia di nostro Signore fece professione di fede in Cristo. 1

Quando quello scrutatore dei reni e del cuore <sup>2</sup> vide ch'egli s'era convertito dal male al bene, gli concedette la sua familiarità e se lo fece compagno ed aiuto nella predicazione; e (Paolo) mutò anche il suo nome primiero, e giunse a tale zelo per la religione di Dio, che perfino, quando gli accadeva di doversi allontanare dai suoi veraci discepoli, scriveva loro lettere per confermarli nella fede e nelle buone opere. Subito infatti cominciò apertamente a predicare nostro Signore Gesù Cristo innanzi ai Giudei di Damasco e di tutta l'Arabia; <sup>3</sup> e fortemente li turbava con le dispute che sosteneva contro di loro, mostrando con citazioni dei profeti che Gesù era il vero Messia di cui quelli aveano annunziato che dovea venire per la redenzione del mondo. <sup>4</sup>

Or dunque Colui che elesse questo vaso di miracolo non permise che solo fra i Giudei si compisse la sua predicazione, ma lo fece banditore a tutte le Genti <sup>5</sup> e provvide che in tutti i luoghi egli predicasse; e Paolo con tutte le sue forze faceva udire ai Gentili la parola della salute. E allora per la prima volta i discepoli in Antiochia furon dai Gentili nominati Cristiani, <sup>6</sup> cioè (in siriaco) mesi la gie. Queste cose operò Paolo per quattordici anni, <sup>7</sup> con alacre zelo mostrando ai Giudei istruiti nell' Evangelo, come non s'addicesse loro esser gelosi della redenzione dei Gentili, e come non dovessero tenerli in conto di reprobi perchè non osservavano la Legge secondo i precetti di

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Act. 9,1-19. 22,5-16. 26,10-18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ps. 7,9.

<sup>3</sup> Act. 9,20. Gal. 1,17.

<sup>4</sup> Act. 9,22.

<sup>5 1</sup> Tim. 2,7, 2 Tim. 1,11.

<sup>&</sup>quot; Act. 11,26.

<sup>7</sup> Gal. 2.1.

Mosė: « giacchė neppur voi (diceva) dalle opere della legge siete giustificati, ma piuttosto dalla fede in Gesú Cristo. » <sup>4</sup>

Questo faceva il beato Paolo, mentre lo Spirito santo confermava il suo insegnamento operando per mano di lui prodigi e miracoli. Quindi a numero infinito di Gentili e.di Giudei insegnò la vera fede, persuadendo gli altri sacerdoti ad impartire a coloro ch'egli aveva ammaestrati, la fede del battesimo ed il corpo ed il sangue di nostro Signore; perch'egli non era stato ancora ordinato compagno nel sacerdozio. Dopo quattordici anni d'insegnamento, durante i quali avea condotto a salvazione infinita gente, se n'andò fra gli apostoli a Gerusalemme, nella quale città si spartirono altresì fra loro tutta la terra; ed espose loro quanto lo Spirito Santo avea operato per sua mano a fine di chiamare alla fede i Gentili, e come questi dall'errore si fossero convertiti a Dio. Nell'apprendere che a lui era stata largita la grazia dello Spirito di Dio, stupiti che i Gentili fossero chiamati alla fede, gli apostoli si meravigliavano che mai fosse questo, e lodavano Iddio della conversione dei Gentili. Una volta mentr'essi insieme con i profeti ed i dottori stavano riuniti nella chiesa d'Antiochia in digiuni e preghiere, lo Spirito Santo disse loro: « Appartatemi Saulo e Barnaba per l'opera alla quale io li ho eletti ». Onde, non potendo oramai resistere allo Spirito Santo li ordinarono loro compagni. <sup>2</sup> E (Paolo) riempi tutta la terra della dottrina di Cristo, cominciando dalla Siria e dalla Palestina ed estendendo la sua predicazione fino all' Italia; e da per tutto lasciava forti discepoli intenti ad ammaestrare, in Efeso dando potestà a Timoteo, 3 in Creta lasciando Tito 4 e similmente facendo anche negli altri luoghi. Egli intanto andava girando ed insegnando là dove non era stato predicato intorno a nostro Signore Gesù Cristo, conforme a quel ch'egli disse: « talchè da Gerusalemme ho girato fino all'Illirico ed ho compiuto l'evangelo di Cristo, per non edificare sopra il fondamento altrui, ma come è scritto: coloro ai quali non è stato parlato di lui lo vedranno, e coloro

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Act. 13,39. Rom. 3,21 sqq. 4,1 sqq. Gal. 2,16. 3,2.11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gal. 2,1-2, 7-9, Act. 18,1-3. Cfr. Act. 10,45.

<sup>3 1</sup> Tim. 1,8.

<sup>4</sup> Tit. 1,5

che non l'udirono crederanno ». ¹ Cosí adunque predicò per tutta la terra l'Evangelo questo atleta della religione di Dio; ² ed ancora oggi fa risonare il grido della sua predicazione in tutte l'estreme regioni del mondo, e tuttora educa Roma ed Efeso nella cognizione di Cristo, e di tutti i concili ecclesiastici egli è a capo e detta a tutti regole di vita ascetica.

Tanta familiarità acquistò (Paolo) presso Dio che in una rivelazione fu rapito fino al terzo cielo; e di nuovo in un'altra rivelazione fu rapito fino al paradiso e udi parole ineffabili, le quali non è lecito ad nomo alcuno di proferire. 3 E in vero se consideri il mondo intero, anche oggi esso magnifica le glorie di Paolo: nessuno fu operoso come Paolo, nessuno fu degno della grazia come Paolo. Al suo tempo infatti riempi maravigliosamente d'ammirazione i Gentili, e molti di essi rinnegarono i loro idoli, e maghi bruciarono i loro libri, ammontanti ad un valore di ben cinquanta mila (denari). I poveri provvedeva del necessario, ed in breve, più amorosamente che un padre si prendeva cura dei suoi veraci discepoli, mentre dai miscredenti sosteneva patimenti innumerevoli: prigionie e torture e lapidazioni e insidie di iniqui. Ma in tutti questi (frangenti) lo liberava la grazia di Cristo nostro Signore, <sup>5</sup> operando per mano di lui prodigi: risuscitò il morto Eutico, 6 cacciò il demonio dall'ancella indovina 7 e risanò lo storpio nato. 8

Allorché ritornò per visitare i suoi discepoli e ricevette l'elemosina da recare ai santi di Gerusalemme, <sup>9</sup> i Giudei lo presero nel tempio e tumultuando in mille guise lo maltrattarono,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rom. 15,19-21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Cor. 9,24 sqq. Philipp. 3,14. Hebr. 12,1.

<sup>3 2</sup> Cor. 12:2-4. Il P. Bedjan fa notare che una sola rivelazione, non due, ebbe S. Paolo. Evidentemente il narratore siriaco, o la sua fonte, ha veduto nel l. c. della seconda epistola ai Corinti un accenno a due diversi rapimenti.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Act. 19,19.

<sup>5 2</sup> Tim. 3,11.

<sup>6</sup> Act. 20,9-12.

<sup>7</sup> Act. 16,16-18.

<sup>8</sup> Act. 14,8-10.

Het. 24,17. Rom. 15.25.
Giornale della Società Asiatica italiana. — XIV.

perché sembrava loro grave male che fosse divenuto loro accusatore chi prima era stato aiutatore e complice della loro iniquità; e s'affrettavano già ad ucciderlo, allorchè il tribuno Lisia lo strappò dalle loro mani e sotto buona scorta di soldati lo mandò a Cesarea da Felice, governatore (della provincia. Innanzi a questo Paolo) si difese, ma fu rinchiuso nel carcere di Cesarea per due anni. In capo ai quali succeduto nel governo Porcio Festo, 2 questi per fare cosa gradita ai Giudei decise di giudicare Paolo. Ma avendo i Giudei preparato un agguato per ucciderlo, Paolo comprese che dall'insidia tesagli non si sarebbe altrimenti liberato che appellandosi a Cesare per essere mandato a lui. 3 Subito infatti lo mandarono a Cesare, essendo con lui Aristarco, ch'egli chiama suo compagno di prigionia, e Luca, che scrisse gli Atti degli apostoli. 4 Ma poi per paura anche Luca ed Aristarco s'allontanarono da lui. <sup>5</sup> Alla presenza di Nerone Cesare egli difese sè stesso ed il proprio insegnamento; e approvato da Nerone e rimandato libero, 6 prese a pigione una casa in Roma e v'insegnò per due anni convertendo molti alla vera fede. 7

Fin qui espone Luca negli Atti (degli apostoli) con grande diligenza le opere di Paolo, e perciò noi abbiamo sorvolato su di esse rapidamente, trattandosi di cose ben note a lettori della Scrittura. Dopo essersi difeso al cospetto di Nerone ed essere stato prosciolto, Paolo riprese il suo ministero di predicazione e andò a evangelizzare per dieci anni la Spagna e i paesi di quelle parti. Quando il beato Pietro pati il martirio da Nerone, i fratelli che Simone avea ammaestrati, presero anch'essi ad ammaestrare gli altri fino a tanto che non fosse per la seconda

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Act. 21,27-36. 28,22-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Act. 24,1-27.

<sup>3</sup> Act. 25,9-12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Act. 27,1-2. Coloss. 4,9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Il P. Bedjan osserva che « non risulta altronde che Luca per paura abbandonasse l'apostolo S. Paolo ». La notizia risale ad Eutalio (Z. 531) che l'ha ricavata da 2 Tim. 4,16: ἐν τῷ πρώτη μου ἀπολογία οὐδείς μοι παρεγένετο, ἀλλὰ πάντες με ἐγκατέλιπον Cfr. Z. 533.

<sup>6 2</sup> Tim. 4,17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Act. 28,80-81.

volta tornato in Roma Paolo. Il quale, informato del martirio di Simone, s'affrettò a venire a Roma dopo avere catechizzato gran numero di città. Ed anche a Roma fece entrare nella comunità cristiana quantità infinita di persone, e perfino moltissimi della casa di Cesare. <sup>1</sup>

Si presentò allora il prefetto Tertullo ed accusò Paolo innanzi a Cesare dicendo ch' egli avea resa cristiana Roma intera; e Nerone Cesare pieno di grande ira comandò che Paolo fosse tratto in arresto, perchè tutti i capi militari ed i nobili della sua corte l'avevano abbandonato per darsi ad una vita virtuosa, degna di veraci discepoli. E quando a Paolo fu rivelato ch'egli stava per andarsene presso nostro Signore, scrisse al suo sperimentato discepolo Timoteo queste parole: « ecco è giunto il tempo ch' io sarò liberato e ch' io debbo essere immolato per la predicazione della verità. » <sup>2</sup> Or dunque turbatosi Cesare contro Paolo per le accuse mossegli dagli empi, comandò che con una spada fosse decapitato. Così poco tempo dopo la morte di Simone Pietro, trassero anche Paolo nel luogo stesso dove quegli avea patito il martirio e con una spada gli tagliarono il capo. Ed il sangue di lui si mescè col sangue del beato Simone Pietro.

Gran turbamento vi fu tra 'l popolo, ed acerbo dolore invase tutta la Chiesa d'esser stati privati della vista degli apostoli. Per ordine del vescovo Lino il corpo di Paolo fu nottetempo raccolto e solennemente sepolto là dov'era stato collocato San Simone Pietro; non però nel sepolcro di Marcello, perchè in seguito aveano trasportato Simone Pietro via di là e l'avevan deposto in una casa. Allora insieme con lui fu deposto anche il corpo del beato Paolo apostolo, e la casa ove entrambi giacevano divenne per molti un oratorio; e (più tardi) quando la Chiesa ebbe pace, i due apostoli furono trasportati e sepolti in una chiesa con grande onore.

Durò adunque la predicazione del beato Paolo trentacinque anni, dall'anno diciannovesimo di Tiberio fino all'anno tredicesimo del regno di Nerone Cesare. Furono infatti ventun anno fino al tempo che Paolo fu tradito dai Giudei in Giuda; due altri anni passò in prigione a Cesarea; due anni stette la prima volta a Roma, e, dopo questi, altri dieci anni: in tutto dalla sua voca-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philipp. 4,22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 2 Tim. 4,6.

zione fino al martirio trentacinque anni. Patirono il martirio questi chiari (apostoli) nell'anno tredicesimo del regno di Nerone, cioè nell'anno trentaseesimo della passione del Redentore, Simone prima e Paolo dopo, il giovedi ventinove luglio di quell'anno.

Poco dopo, nei luoghi dov'era grondato il sangue dei due Santi, germogliarono due grandi alberi diversi da ogni altro nelle foglie e nei frutti, per mezzo dei quali avvenivano molte guarigioni e grandi miracoli. Alla stupefacente notizia molti da ogni dove accorrendo a vedere quello spettacolo unico e meraviglioso, ciascuno riceveva da quegli alberi un dono benefico ai suoi conterranei, e sanava da ogni più grave male coloro cui s'avvicinava; e tali pronte guarigioni s'avverarono fra gli uomini per lungo spazio di tempo. Ed avvenne in essi un fatto mirabile, che a quanti eran destituiti di fede, udendolo narrare, pareva incredibile, mentre riusciva piano e facile ad accettare per chi di fede era dotato. Nulla infatti è difficile a Dio, secondo la parola dell'angelo. Si dice dunque che la notte della resurrezione del Redentore, nel tempo della messa, allorchè il diacono ordina di salutarsi l'un l'altro, quegli alberi si chinavano e per circa un'ora si tenevano abbracciati. Manifestavan così la loro concordia nella predicazione, perciocchè non soltanto nella vita corporale, ma anche adesso in morte porgevano infallibile segno del loro unanime sentire nelle cose divine. Ed ogni anno in quel tempo tutta la città si recava colà a vedere il miracolo, e v'accorreva gente da diversi luoghi. Ne seguirono perfino molte conversioni di increduli, sì Giudei che Gentili, tanto che si mossero ad invidia i Giudei crocifissori e furtivamente di notte recisero quegli alberi. I quali, perchè il mondo era indegno di ricevere il dono delle guarigioni da loro operate, non rinacquero mai più.

Tale è l'istoria di San Paolo apostolo, per le cui preghiere sia rafforzata la Chiesa ed i seguaci di lei in tutto il mondo, e lo scrittore ed il possessore (di questa storia), insieme con chi la leggerà e l'ascolterà, sian fatti degni di godere con lui. Amen.

Fine dell'istoria del chiaro fra gli apostoli San Paolo, dottore di tutti i Gentili. Dio sia lodato. Amen.

ED. LUIGI DE STEFANI.

<sup>1</sup> Genes. 18, 14.



## PTENG-IANG

La storia della Corea s'impernia in questa città, la cui fondazione si perde nelle tenebre della età mitologica. Essa fu capitale dei varii Stati che sorsero nella parte occidentale della penisola e fu il campo delle più sanguinose battaglie contro i Cinesi e le orde barbare, e più tardi, anche pochi anni or sono, vi si incontrarono le truppe imperiali e le giapponesi.

Notizie della città e della provincia della quale oggi è capoluogo, si trovano in tutte le opere concernenti la Corea. Soltanto il brano che segue qui tradotto, ha molti particolari ancora non messi in luce dagli scrittori europei.

Esso non è che l'appendice all'opera Ricordi del Paese orientale dipendente (東 藩 紀 要) della quale è cenno nei Materiali per la storia degli antichi Stati coreani e che ha dato motivo ad altri

precedenti lavori <sup>1</sup>. Come resulta dalla semplice lettura, essa è in gran parte secondo il frequente uso cinese, la riproduzione di brani di altre opere, ora citate, ora taciute, intercalata spesso dall'osservazione personale dell'A.

La importanza dello scritto deriva dalle informazioni che vi si notano, dei luoghi dove sono rimaste tracce dell'ordinamento agrario del Visconte di *Ci*, e degli avanzi di antichi edifizi che ricordano tempi tanto lontani dai presenti.

E se il ricercare fatti e cose ha sempre e in ogni dove una importanza di primo ordine per la storia della umana famiglia, ha in più per la penisola occidentale della Corea quello di potere aprire la via a scoprire la provenienza di quegli abitanti che sinora sono stati ritenuti tutti ugualmente originari dell'Asia settentrionale.

Il progresso degli studi storici e filologici, per quanto lento, ha dato campo al dubbio che nella età preistorica siano corse relazioni fra questi popoli e la odierna Cina meridionale e forse meglio

¹ Studi coreani già pubblicati: « Leggende e racconti popolari della Corea », in Nuova Antologia, 1895; « Materiali per la storia degli antichi stati coreani », in Rendiconti della R. Accademia dei Lincei, vol. V, fasc. 1; « Materiali per la geografia della Corea », ib., vol. V, fasc. 8; « Notizie generali della Corea », ib., vol. V, fasc. 5, « Nomi di sovrani degli antichi stati coreani e tavola cronologica delle dinastie Sil-la, Ko-ku-ri, Paik-ce posteriore, Ko-ri e della regnante Cio-sen », in Giornale della Società Asiatica Italiana, vol. XI; « Nomi geografici coreani », ib., vol. XII; « Prodotti Coreani », ib., vol. XIII.

fra la Malesia e una parte dell'India, senza escludere il caso che da questi lontani paesi siano andate genti a colonizzare le coste occidentali correane.

In una conferenza tenuta alla Società Asiatica nello scorso anno e non ancora stampata tentai di accennare d'onde venisse il dubbio alla cui soluzione occorrono tuttavia ulteriori studi e argomenti. Ad avviare i quali a più retto e sicuro indirizzo nulla vale meglio di raccogliere sui monumenti che rimangono il maggior numero possibile di fatti, di cose e di nomi.

Sebbene la presente traduzione non abbia la minima pretesa di offrire agli studiosi un ricco e totalmente nuovo materiale, tuttavia le notizie che l'A. espone e le note che con qualche larghezza è sembrato opportuno aggiungere in fine, oltre quelle del testo cinese riportate in calce della traduzione stessa, quando vengano accresciute da altre che saranno successivamente rintracciate e raccolte, è possibile che valgano a sprigionare qualche piccolo raggio di luce e a diradare le fitte nebbie che ancora avvolgono la vita di quelle genti che la storia cinese ricorda col nome di nove tribù barbare (北茂) abitanti oltre il confine orientale dell'impero.

P'ieng-iang (平壤) è l'antica capitale del Visconte di Ci (箕子) Grande Consigliere (太史) degli In (殷1766-1122)<sup>n</sup>. Si dice anche: i tre Ciao-hsien (三朝鮮)<sup>b</sup>.

Nell'anno ciclico mao-c'en (戊辰)<sup>5</sup> di Tang Iao (唐 堯 2356-2265) un essere soprannaturale discese al piede di una pianta di sandalo (檀木)<sup>6</sup> e dalla gente del paese fu fatto principe. Fece capitale P'ieng-iang e fu chiamato il Principe sandalo (檀君)<sup>c</sup>. Questo è il Ciao-hsien anteriore (前朝鮮).

U-uang (武 王 1122-1115) vinse gli In (殷) e diede Ciao-hsien in feudo al Visconte di Ci. Questo è Ciao-hsien posteriore (後 朝 鮮).

Uei-man (衛滿) dello stato di Ien (燕) raccolse mille compagni e usurpò il territorio dei discendenti del Visconte di Ci. La capitale fu Uang-cien, ossia, Oang-kem (王 儉). Questa è Ciao-hsien di Uei-man, o Cio-sien di Ui-man (衛滿朝鮮). U-ke (右渠), suo discendente, non rispettò l'ordine dei Han (漢 206 av. C. — 220 d.

<sup>&</sup>quot;Secondo le memorie miscellanee della provincia di Ho-nan (河南志) Hsi-hua (西華) è l'antico territorio di Ci (箕). In principio il Visconte di Ci aveva in Ci il suo appannaggio e perciò si chiamava il Visconte di Ci. Ora nella città vi è la torre del Visconte di Ci (箕子臺) che imponente sta dietro il tempio di Confucio; a Sud della torre è la sala del grande Piano (洪範堂)".

b Nel So-in (索隱) è detto: Il suono di 朝 è ciao; il suono di 鮮 è hsien. Il nome deriva dal fiume Hsien (油 水).

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Aveva nome *Uang-cien* (王 儉); perciò la gente venuta dopo cambiò il nome di P'ieng-iang in *Uang-cien* (王 儉 城).

C.) e nel secondo anno di U-ti (武帝 139 av. C.) fu spodestato. Di Ciao-hsien furono fatte quattro prefetture (都)  $^{a}$ .

La città di *Uang-cien* era il capoluogo della prefettura di *Lê-lang* (樂 浪 郡).

Tong-cien (東川王), 11° re di Ko-ku-ri (高 勾 麗), nel 21° anno di regno, perchè le mura di Hoan-to (凡都), cerano state distrutte, non potè riportarvi la capitale. Costruì allora le mura di Pieng-iang e ivi traslocò i letterati, il popolo, il tempio degli antenati e le divinità tutelari d. Il perimetro delle mura era di 24539 cubiti e l'altezza, di 13°. Vi erano sei porte: la orientale superiore si chiamava Ciang-kieng (長慶門); la occidentale Po-t'ong (普通門); a meridionale, Ham-ku (合珠門); la settentrionale, Cil-sieng (七星門); la orientale, Tai-t'ong (大同門) e l'antica meridionale, Cieng-iang (正陽門).

La prefettura di Lé o Lo-lang (樂 浪 郡) governava 25 distretti (縣); la prefettura di Hsiien-tu (玄 克 郡), 3 distretti; la prefettura di Lin-tun (臨 屯 郡), 15 distretti; la prefettura di Cen-fan (臨 番), 15 distretti.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Corrispondente al 10<sup>o</sup> anno *Ien-hsi* (延 熙 )di *IIeu-ti* (後 帝 )dei *Han.* <sup>8</sup>

<sup>&</sup>quot;Alle falde del monte Hoan-kun ( 丸 郡 山). Hoan-to nella storia dei tre stati ( 三 國 史) è chiamata An-ç'on-hol ( 安 寸 忽).

d Si crede che la prima capitale di Kao-ku-ri sia stata Çolpon-pu-ie (卒本扶餘) nel territorio della odierna prefettura di Sieng-c'ien (成川府). Arrivato a questo tempo, cioè al 21º anno di regno, la capitale fu trasferita a P'ieng-iang.

<sup>&</sup>quot; Si chiamava anche la porta Sin (神門).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Volgarmente era detta la porta Ie (蘆門).

Vi erano due passaggi di acqua: uno sotto la porta Ciang-kieng e l'altro sotto la porta Tai-t'ong. Davanti scorreva il fiume grande e dietro, un piccolo fiume; veramente era una città dal cielo creata e ordinata dalla terra.

Le mura esterne si distendevano lungo il Tang-p´u (唐 浦). Quelle che erano costruite in pietra, avevano 8200 cubiti di circuito; quelle di terra, 10205 cubiti. Le une e le altre misuravano 32 cubiti di altezza. Avevano due porte: la meridionale si chiamava Ke-p´i (車 避); la occidentale, Ta-kieng (多 景). Oggi sono rovinate.

Precedentemente Ko kuk-uen (古國原王), 16° re di Ko-ku-ri, nel 1° anno di regno (331 d. C.) a aveva trasferita la residenza in Hoan-to (凡都). Ciang-su (長壽王), 20° re della stessa dinastia nel 15° anno di regno (427 d. C.) riportò la capitale in Pieng-iang. Pieng-uen (平原王), 25° re della medesima dinastia, nel 28° anno di regno, (586 d. C.) rasferì la capitale in Ciang-an (長安城) ma poco dopo ritornò a Pieng-iang.

Questa, dopo il 27° anno di regno (668 d. C.) di Po-çang (寶 藏 王), 28° sovrano, essendo stata occupata e incendiata da Mun-mu (文 武 王), 30° re di Sil-la (新 羅) e da Cia (夾) generale dei Tang (唐), venne aggregata a Sil-la.

<sup>&</sup>quot; Corrispondente al 6° anno Hsien-ho (成和 326-334) dell'imperatore Ceng (成帝 326-342) della dinastia Cin (晋 265-419).

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Corrispondente al 2° anno *Iuen-cia* (元 嘉 426-453) dell'imperatore *Uen* (文 帝 426-453) della dinastia *Sung* (宋 420-478).

ciu (後 王 583-587) della dinastia Cen (陳 557-587).

d Corrispondente al 1º anno Tsung-çang (總章 668-669) di Kao-tsung (高景 650-683) della dinastia Tang (唐 618-906).

T'ai-ço (太祖), re di Ko-ri (高麗), nel 1º anno di regno (918 d. C.), a essendo P'ieng-iang deserta e abbandonata, deliberò di trasportarvi gli abitanti di Iem-ciu (鹽州), Păik-ciu (白州), Hoang-ciu (貴州), Hăi-ciu (海州) e Pong-ciu (鳳州) e vi istitul un comando militare (大都護府).

Koang-çong (光宗), 4° sovrano della stessa dinastia di Ko-ri, nell'11° anno di regne (960 d. C.) h cambiò il nome in Sie-kieng (西京), o capitale occidentale.

Sieng-çong (成 宗), 6° sovrano di Ko-ri nel 14° anno di regno (995 d. C.) ° vi istituì un governatorato delle fortezze reali (治 留 守).

Mok-çong (穆奈), 7° sovrano di Ko-ri, nel 1° anno di regno (998 d. C.) d cambiò il nome in Ho-kieng (鎬京).

Nel 13° anno (1135 d. C.) di regno di Inçong (在宗), "essendosi ribellati Mio-c'ieng (妙清), Iu-c'ien (柳昂) e il vice-presidente di dicastero Cio-koang (遺匡), furono inviate truppe a tagliare le vie dei monti Ciel (昌嶺) e frattanto fu ordinato al generale Kim Pu-sik (全富献) e ad altri di ridurli a obbedienza.

<sup>&</sup>quot; Corrispondente al 4° anno Cen-ming (貞明 915-920) del re Ciun (均 915-920) della dinastia Liang posteriore (後梁 970-922).

b Corrispondente al 1º anno Cien-lung (建隆 960-962) di Tai-tsu (太祖 960-975) della dinastia Sung (宋 960-1278).

<sup>&</sup>quot; Corrispondente al 1º anno Ci-tuo (至道 995-997) di Tai-tsung (太宗 976-997) della dinastia Sung.

d Corrispondente al 1º anno Hsien-p'ing (成于 998-1003) di Cen-tsung (真 宗 998-1022) della dinastia Sung.

<sup>&</sup>quot;Corrispondente al 5" anno Sao-hsing (紹興 1131-1162) di Kao-tsung (高景 1127-1162) della dinastia Sung.

Nel 10° anno di regno (1269 d. C.) a di Uen-çong (元 宗), 24° sovrano di Ko-ri, il governatore delle fortezze reali nell'occidente fu ucciso; Sie-kieng (西 京) e le città fortificate vennero sottratte all'autorità sovrana e annesse alla Mongolia (豪 古). Allora i Mongoli cambiarono Sie-kieng in prefettura di Tung-ning (東 審 府) e segnarono i confini ai monti Çă-pi (慈 悲 嶺).

Nel 16° anno di regno (1290 d. C.) b di Ciong-niel (点 烈王) 25° sovrano di Ko-ri, la città fu restituita dai Mongoli al re e di nuovo chiamata Sie-kieng. Vi fu nominato un governatore delle fortezze reali.

Nel 18° anno di regno (1369 d. C.) c di Kong-nim (恭及王), 33° sovrano di Ko-ri 1°, fu detta la prefettura di Man-ho (萬戶府) e poco dopo fu denominata prefettura di Pieng-iang. Gli I (李) 11, perciò, oltre il governatore provinciale (觀察使) e il governatore di città (府尹), vi posero anche gli uffici seguenti: il vice-governatore (庶尹), il prefetto di polizia (判官), il soprintendente dell'istruzione (教授), il direttore delle poste e cavalli (察訪) e un coadiutore (參奉).

Nell'Uen-hsien t'ung-k'ao (女献 通 考)<sup>12</sup> si legge: P'ieng-iang in origine era l'antico feudo del Visconte di Ci. I ruderi della reggia del Visconte di Ci (箕子宮) sono fuori la porta Cieng-iang (正陽門); il tempio del Visconte di Ci (箕子廟) è nel circondario di I-nin

<sup>&</sup>quot; Corrispondente al 5° anno Hsien-sciun (咸淳 1265-1274) di Tu-tsung (度宗) della dinastia Sung.

b Corrispondente al 27º anno Ci-quen (至元 1264-1294) di Sci-tsu (世祖) della dinastia mongola o Iuen (元 1260-1367).

<sup>•</sup> Corrispondente al 2º anno Hung-u (洪武 1368-1398) di Tai-tsu (太祖) della dinastia Ming (明 1368-1628).

(里 仁 坊) dentro le mura interne; la tomba del Visconte di Ci (箕 子 墓) è sul monte To (兎 山) a N. della città.

Nell'anno ciclico gen-c'en (壬辰) degli anni di regno Yung-lo (京 樂 1412 d. C.) i Giapponesi (倭 奴) scavarono la tomba fino all'altezza di un uomo. Il terreno era talmente duro che non poterono aprire il passaggio; ma perchè sembrava loro di udire suoni armoniosi che salissero su dall'interno della tomba, i malandrini per la paura desisterono dal malvagio proposito.

I pozzi e i campi sono dentro le mura esterne. Rimangono tuttora vestigia della divisione degli appezzamenti di terra (區)<sup>13</sup> e delle strade di confine (經界)<sup>14</sup> che furono poi riparate da Kim Min-sien (全被差) perchè, parte essendo state rase al suolo e parte essendo attraversate dalle strade, avevano perduta l'antica figura.

Nei ricordi del sistema agrario del Visconte di Ci (箕子井田紀報) è detto: «Pieng-iang è l'antica capitale del Visconte di Ci. Dall'arrivo del Visconte di Ci nell'oriente sono ora circa 3000 anni. Le terre coltivate che egli ordinò, esistono tuttavia nei due circondari Oi-c'ien (外月) e Hung-t'o (興士). Gli archeologi hanno collocate pietre agli angoli le quali, vedute da lontano, riproducono il disegno delle otto divisioni 15. »

Nelle Dissertazioni (論) è detto: «Le terre coltivate (田) erano secondo l'ordinamento degli In (殿); le tenute (井), secondo l'ordinamento dei Ceu (周 1122-254)<sup>16</sup> ». Per le terre coltivabili i canali le acque e il suolo in principio non erano regolati e appena compiuto nelle lontane regioni dell'impero il dissodamento, sorgeva la difficoltà di darle a coltura. Soltanto i terreni dei poderi erano facilmente dati a coltivare.

Col procedere del dissodamento riuscì facile trasfor-

mare le terre e metterle in coltura. Come fu la delimitazione dei campi e delle tenute? Ho cercato di percorrere in ogni direzione il territorio delle tenute e di esaminare l'antico e il moderno per seguirue l'ordinamento.

La intera superficie del monte Cang-koang (蒼光 III), distendendosi, forma otto colline che misurano in largo 16 miglia. Queste nel tratto limitato a O. dalla torre Ha-mil (下 密 臺) e a E. dalla porta Ko-ri (古 里 바 ) sono riunite dalle mura centrali. Discendendo poi e allineandosi sono collegate in alto dalle mura esterne a S. O. di Ko-ri fino oltre la porta Ta-to (大道門) dell'isola P'ieng-kak (平角島) 17 e a N. fino alla torre Ha·mil. Fra le mura esterne e le centrali erano dodici tenute ( # ) disposte una accanto all'altra in ogni direzione. I poderi eccedenti che non potevano formare tenute, erano 30 appezzamenti separati (區); le terre coltivate eccedenti che non potevano formare poderi, erano 21 appezzamenti separati. 18 Appunto come le tenute (#), le pasture (收), le terre coltivate (田) e le incolte (野) del Rituale dei Ceu (周 禮 ), le terre grasse erano ordinate e distinte in tenute e le magre in pasture. Questo il sistema che vigeva allora. I quattro lati del podere erano segnati da una viottola larga due cubiti. Il lato sinistro e il destro di una superficie di dieci poderi avevano una strada di nove passi ( # ). Quando da due cubiti se ne facevano tre o quattro, o quando da nove passi se ne facevano sei o sette, allora i fossetti tra un podere e l'altro e i fossi tra ogni dieci poderi erano ostruiti e deviati 10. Le grandi strade formavano i confini. Nella stessa guisa nove poderi formavano la tenuta del Hsiao-se-tu ()。司 徒) del Rituale dei Ceu; quattro tenute formavano un i (邑); fra i poderi dei Sui-gen (家人) 20 vi era il fossetto (邃) e lungo il fossetto vi era la viottola (徑); 10 poderi avevano il fosso (溝); lungo il fosso vi era la strada confinale. La tenuta aveva nove poderi; il meu (前)<sup>21</sup> aveva 10 poderi. Le due amministrazioni del Hsiuo-se-tu e dei Sui-gen non avevano distinzioni per la forma.

Dunque, se vogliamo, valendoci dello stato presente, ricostruire l'antico ordinamento, basta rintracciare le tenute e le pasture e rimettere in ordine i fossetti e i fossi; allora il territorio delle tenute del Visconte di Ci senza ulteriori ricerche realmente si ritrova. A che prò giocar di fantasia?

A Sud di due vette esistono le murature dei pozzi ( []; ); 22 a Est di queste murature è costruita una piccola porta a che non si sa in quale anno sia stata fatta. Forse è per l'ordinamento delle case dei meu e delle famiglie dei poderi che quelli abitanti e lavoratori sono fra loro nella vigilanza associati e nelle malattie reciprocamente si aiutano. Essi sanno che il Visconte di Ci ingentili i costumi per mezzo delle tenute: nella primavera e nell'autuuno si esercitano nei riti e nella musica; nell'inverno e nell'estate compongono versi e prose. Sanno che il Visconte di Ci sviluppò la capacità umana per mezzo delle tenute; ricordando l'ordinamento di esse e dei campi, tengono per misura tre mu, o meu e nove mu. 23

Sin dall'antichità furono messi alberi per segnali e si chiamarono gli alberi della legge (法 樹). Una dopo l'altra passarono calamità e rivolte e i segnali di legno non vi sono rimasti. C'iung Cen-hsin (崇 章), prima di alterare le linee del mercato e dei quartieri, piantò pietre ai quattro angoli e, servendosene di termine, tracciò i confini.

a Manca il nofue.

La strada di nove meu a S. delle tenute del Visconte di Ci e la strada di nove meu fuori la porta Ham-ku (含珠門) dei monti orientali, formano insieme un grande quadrivio dalla parte delle mura orientali. Qui sono alquanto perdute le antiche tracce.

Le mura del Visconte di Ci (箕子城) a hanno tre giri. La costruzione delle mura interne principitò al tempo di Sieng-ciong (成宗), re di Ko-ri (高麗). A S. esse cingono i monti Cang-koang (蒼光巅) e terminano dove si uniscono alla diga che trattiene le acque. La porta che sta dalla parte di mezzogiorno, si chiama Cieng-iang (正陽門). Quelle al di là isolate e maestose che abbracciano tutto intorno le mura interne sono le mura esteriori. Secondo la tradizione furono costruite dal Visconte di Ci. Negli anni Tien-ci (天啓) 3 le mura interne per i danni sofferti essendo in parte cadute, fu costruita l'altra porta Ciu-ciak (朱雀門) e la porta Cieng-iang fu allora abbandonata. Perciò gli avanzi delle antiche mura occupano lo spazio fra le interne e le esteriori.

Nell' Uen-hsien t'ung-kao (女献 通老) è detto:
« P'ieng-iang aveva tre cinte di mura che si chiamavano
Oang-kem (王儉城), Ciung-to (中都城) e No-iang
(魯陽城). Alla distanza di 30 miglia da P'ieng-iang, ecc.
è il monte Tai-sieng (大聖山). Le Oang-kem sono appunto le mura della città di P'ieng-iang; ma quelle chiamate Ciung-to non si è potuto ancora conoscere quali
mura indichino. »

Ora se bene si guarda, dietro le vette del Mok-tan (牧丹鉴) vi sono fondamenta di antiche mura le quali a O. si partono dal monte Pieng-ien (並 硯 山) e a E.

a Appunto le mura di P'ieng-iang (平壤城).

cingono le rocce Ciu (酒 岩); d'aspetto sono abbastanza solide. Queste certamente sono le mura Ciung-to. P'iengiang è difesa da tre parti dalle acque e dietro dai monti Mok-tan. Queste mura Ciung-to furon costruite per difendersi contro attacchi esterni. I mezzi che gli antichi mettevano in opera per tutelare lo stato erano profondamente meditati.

I pozzi del Visconte di Ci sono nelle terre delle tenute. Il sapore dell'acqua è molto diverso da quello degli altri pozzi. I pozzi sono coperti da una loggetta che dai posteri è stata anche chiamata la loggia dei nove poderi (九 疇 樹).

Il bastone al quale si appoggiava il Visconte di Ci, essendo quasi interamente corroso dal tempo, fu da Iu Siang-hoing (新相说) fasciato collo stagno e chiuso in una cassetta di legno. Così si è conservato fino ai tempi nostri.

I discendenti del Visconte di Ci ripresero il casato Hsien-iu (鮮.子). Molti con questo nome si trovano tuttora in Pieng-iang e dimostrano di non aver dimenticato il loro stipite.

P'ieng-iang per la sua eccellente posizione può dirsi davvero favorita dalla natura. Kim Pu-sik (金 當 軾) dice: «A N. è protetta dai monti e da tre lati dalle acque. Le mura sono alte e perciò inespugnabili ».

La torre El-mil (乙密臺) è sul monte Kĕm-siu (錦織山). Località tranquilla e larghe vallate. Si chiama anche il padiglione Să-rieng (四靈亭).

La torre Pong-hoang, (鳳凰臺) è a 10 miglia a O. della città. A 5 miglia circa a O. della torre trovasi il territorio dell'antico distretto Sium-hoa (順和縣). Il fiume e i monti, spaziosi e lontani; il panorama, estesissimo. Fra le cose più note e degne di ammirazione sono il padi-

glione O-hien (五 刹 亭), il padiglione Sĕng-piek (乘碧亭), il padiglione Koang-hel (光 月亭), il padiglione K´oai-çǎi (快 哉亭) il padiglione Ien-koang (練光亭); e poi le rocce Cio-c´ien (朝天石), la grotta del Kĕi-rin (麒麟窟), le vette Mu-tan (牡丹峯), l'isola Nĕng-na (綾羅島) il fiume Tai-t´ong (大同江) come pure le logge Tek-am (德岩樓) e di Ciu-am (酒岩樓).

La loggia Mu-piek (浮碧樓) è ai piedi della torre El-mil (乙密臺); a E. del monastero buddhico Iengmieng (永明寺) vi è la loggia Meng-hel (望月樓). Di questa l'inviato imperiale *U Hsi-meng* (吳希孟) cambiò il nome in loggia Sien-hel (先月樓). La loggia Meng-uen (望遠樓) è sulla riva orientale del fiume Tai-t'ong. La loggia Ieng-kui (詠歸樓) è dalla parte di Nam-p'o (南浦).

La loggia Kun-çă (君子樓) e la sala Ai-rien (愛蓮堂) sono sul lago Ien (蓮池) a N. della loggia P'ung-hel (風月樓). La loggia P'ung-hel è al di dentro della porta della loggia Ép-ho (挹滑樓). Ép-ho è appunto la porta Tai-t'ong (大同門). Dalla porta e dalla loggia si godono molte vedute. A O. della loggia vi è il bel panorama di tre monti e di due corsi di acqua. La loggia Ieng-c'iun (迎春樓) e la loggia C'ieng-uen (清遠樓) entrambe distano qualche miglio a O. della città.

Il lago To-ieng (倒影池) è a N. della loggia P'unghel (風月樓). Il lago Ir-ieng (日影池) si trova al di dentro della porta Ham-ku (含球門). Secondo la tradizione il Visconte di Ci vi faceva le divinazioni. Il lago P'ung-hel (風月池) è a S. del lago To-ieng. Nel mezzo vi è una isoletta; sull'isola sorge la sala Ăi-rien (爱蓮堂). Il ponte Neng-he (凌虛橋) e la porta P'al-kak (八角門) sono ora da tempo distrutti.

Il padiglione K'oai-çǎi (快 哉 亭) è a O. del portico dell'ufficio pubblico Tai-t'ong (大 同 館); a E. del portico sorge la sala Ham-piek (涵 碧 亭). Il padiglione Iu-mi (有 美 亭) è dentro il palazzo Tek-am (德 岩 殿).

Suk-çong (肅宗) re di Ko-ri (高麗) nel 7° anno di regno (1102 d. C.) dava i banchetti nel padiglione Mi-hua (美花亭) del quale cambiò il nome in Iu-mi (有美). Il padiglione Ien-koang (練光亭) è nelle mura Tek-am 德岩城). Le quali sono al di fuori della porta Tai-t'ong e possono a guisa di montagna far argine alle acque del fiume. La gente del luogo ne è beneficata, e da ciò deriva il nome che significa: rocce virtuose. Le Ciu-am, (酒岩), o rocce del vino, sono a 10 miglia a N. E. della città. La tradizione vuole che il vino scorra in mezzo a quelle e da ciò è venuto il nome.

I pozzi P'ung (楓 井) sono nel monastero buddhico Iul (栗 寺) a E. della città. Tutti i pesci che vi sono, hanno un solo occhio. La gente li ha divinizzati. Tanto i pozzi civili (文 井) che i pozzi militari (武 井) sono nelle fondamenta della Reggia Ku-ciei (乙 梯 宮). Furono scavati al tempo di Tong-mien (東 明 王 39-21 av. C.), re di Ko-ku-ri e sembrano di pietra fusa.

Ku-ciei (九 椋 宮) è l'antica reggia del re Tong-mien. È nell'interno del monastero buddhico Ieng-mieng (永 明 寺). Secondo la storia dei Tre Stati (三 國 史) Ciang-su (長 壽 王), 25° re di Ko-ku-ri, dalle mura interne dello stato di Ei-ciu (義 州 國) trasportò la

<sup>&</sup>quot;È il primo re di Ko-ku-ri (高 句 麗).

b Sono appunto le mura Ui-na-am (財那岩); altri dicono che le mura Pu-nai (不耐) sono appoggiate al monte Hoan-to (丸都山).

residenza a P'ieng-iang. Se è così, vuol dire che il re Tongmien non ebbe propriamente qui la residenza. Altri dicono che Ku-ciei è la reggia fatta dal re Tong-mien. Questa opinione forse è la vera. Nella storia dei Cin (晋書) si dice: «I Sam-han (三韓) erano a S. E. di Tai-fang (带方). The abitazioni di terra avevano l'aspetto di un tumolo la cui porta era volta in alto; in ciascuna dimorava una intera famiglia.»

Nella storia dei *Han* posteriori (後漢書) è detto: « *I-leu* (挹婁) è l'antico stato dei *Su-scen* (肅愼). <sup>25</sup> Essi abitavano d'ordinario nelle grotte e tenevano le più profonde per dignitose. La maggiore di tutte arrivava a nove scalini. » Per questa ragione vi è la denominazione di reggia Ku-ciei (九梯宫) o dei Nove scalini.

Il ponte C'ieng-un (青 雲 橋) e il ponte Păik-un (白 雲 橋) sono entrambi al di dentro delle fondamenta della reggia Ku-ciei. Furono gettati al tempo del re Tongmien. Naturalmente furono fatti dal cielo; nulla fa credere che siano opera umana.

La grotta Kei-rin (麒 麟 窟) è in basso della loggia Mu-piek (浮 碧 樓). Si racconta che il re Tong-mien a cavallo dell'unicorno (Kei-rin) entrò in questa grotta. Dal terreno venne fuori la pietra Cio-c'ien (朝 天 石, la pietra che va a salutare il cielo) e salì al cielo. Le orme dell'animale si vedono tuttora sulle pietre.

La pietra Cio-c'ien si trova nel fiume fuori la porta Ciang-kieng (長慶門). Quando la marea si ritira, rimane scoperta.

Il gorgo Ciei (梯 淵) è a 3 miglia a S. della città; è precisamente il corso inferiore del fiume Tai-t'ong. Sen-çong (宣宗)<sup>20</sup> visitò questo gorgo. Salito su una barca e imbandito del vino, arrivò a Koan-sia (觀身) del fiume Tai-t'ong. Suk-çong (肅宗) nel 7º anno di regno (1683)

d. C.) visitò questo gorgo e ordinò a soldati abili nel nuoto di cercare le antiche fondamenta di Ciei (树 其). Le truppe riferirono che, remossa la terra, trovarono che vi erano molte pietre delle fondamenta di Ciei.

Di ricoveri (院) vi sono: Ciek-kio (狄 橋 院), Ciangsiu (長 水 院), Siek-p'o (石 浦 院), T'ai-p'ieng (太 平院) Tong-p'ieng (東 平 院), Ke-mun (車 門 院), Pongkuk (奉 國 院), Çăi-siong (栽 松 院), U-cieng (牛 井 院), An-siek (安 錫 院) e altri.

Di monasteri buddhici (寺) vi sono: Ieng-mieng, (永明寺), Hung-kuk (與國寺), En-pong (隱鳳寺), Tu-t'a (頭陁寺), Siong-t'ai (松泰寺), Iong-c'ien, (永泉寺), Hoan-hěi, (歡喜寺), C'ien-nin (天林寺), Uen-mieng (元明寺), An-ciek (安寂寺), Siek-měk (石墨寺) e altri.

Di tombe gentilizie private (祠) vi sono: O-ri (梧里 祠), Koa-çǎi (過齋 祠), Piek-kok (碧谷祠), I-ç'on (梨村祠), No-iang (魯陽祠), Siong-kang (松岡祠), Ie-kei (蘆溪祠), Koang-san (光山祠), Cieng-cien (井田祠) e altri. Si trovano tutti a circa 20 o 30 miglia fuori le mura.

Il riparo Cieng-niu (清流壁) è sulla riva del fiume fuori la porta Ciang-kieng (長慶門). La strada che mette in comunicazione con Mu-piek (浮碧), è di una bellezza maravigliosa.

Il fiume Tai-t'ong (大同江) è a 1 miglio a E della città. Con altro nome è il fiume P'ai (洪江). Si chiama anche il fiume Oang-sieng (王城江). L'imperatore lang della dinastia cinese Sui (隋炀帝 605-617) per la sottomissione dell'oriente ordinò: «Le truppe dei circondari marittimi e tutte le navi con vela alzata a guisa di lampo andando e le grosse navi da guerra a guisa di nubi volando, traversino il fiume P'ai e arrivino alla lontana

Pieng-iang ». Secondo questa indicazione è chiaro che il fiume Tai-t'ong odierno sono le acque P'ai (沢水). Secondo le monografie (列 傳) di Se-ma Cien (司 馬 港) 80 al sorgere dei Han (漢) fu ristabilito l'antico limite del Liao-tung (遼 東) fino alle acque del Pai che divennero il confine. Ui-man (衛滿), sottrattosi all'autorità superiore, si diresse a oriente; varcò il confine e prese stanza nella cittă di Oang-kem (王 儉 城) al di là delle acque del P'ai. Perciò si prende il fiume P'ai per le acque dell'Ialu (鴨 綠 水). La storia dei T'ang (唐 書) dice: « I Han fecero di Pieng-iang la prefettura di Lê-lang (樂 洹 都). Le acque di Nan-ia (南 涯 水) indicano appunto l'odierno fiume Tai-t'ong ». Secondo la Storia di Ko-ri (高 歷 史) il Cie-t'an (猪 灘) fu creduto che fosse il fiume Pai. Si-ço (始 祖) di Păik-ciei (白 濟) 11 fece del fiume P'ai il confine. Da questi dati si rileva che nel territorio di Cio-sien (朝鮮) vi erano tre fiumi P'ai; ma in realtà si tratta sempre dell'attuale fiume Tai-t'ong. 32

Le acque del Ku-cin-nio (九 津 溺 水) sono a 10 mi-glia a S. della città. Un altro nome è Ma-tun-cin (麻 屯 津).

I monti Ku-riong (九龍山) sono a 20 miglia a N. della città. Talvolta sono detti i monti Tai-sieng (天城山). Sulla vetta dei monti vi erano 99 laghi; ora ve ne sono soltanto tre. Per invocare il benefizio della pioggia sono molto adatti.

Il monte Mok-miek (木 兒 山) è a 4 miglia a E. della città. Vi sono antichi avanzi delle mura Hoang (黃 城). La tradizione vuole che sia l'antico Stato di Ko-ku-ri (高 句 麗). Ivi trasferì la residenza il re Pieng-

a Con altro nome dette Kang-sieng (綱 城).

uen (平原王 559-590), essendo stata distrutta da Mu Iung-huang (慕容 앞)<sup>33</sup> Ku-to (儿都) sua capitale.

Nell'opera geografica I-t'ung-ci (一統志) è detto: «Il grande monte Kai-ma (盖馬大山) è a O. delle mura della città. A E. di esso è il territorio dell'antico Stato degli Ok-cie (沃 沮 國) 84 ». Secondo l'opera Tsŭ-cī t'ung-cien (資治編鑑) l'imperatore Iang (場) dei Sui (隋) distrusse Ko-ri (高麗). Le 12 legioni di sinistra uscirono dalla via di Kai-ma (書馬) e da altre vie e si riunirono a O. del fiume Ialu (鴨 線 水). Il commento dice: « Kai-ma apparteneva alla prefettura di Hsüen-tu (女 莓). Quivi è il grande monte Kai-ma (鉴 馬 山). » Nella storia dei Han (漢書) si legge: « Nel distretto di Kai-ma (蓋馬縣) vi è il fiume Ma-çā (馬訾水)». La storia dei Tang (唐書) fa del fiume Ma-çă il fiume Ialu; ( 鵙 綠 江 ). Nelle Memorie delle nove città ( 九 城 記) di Im-ien (林 彦) di Ko-ri si dice: « (Il distretto) a E. arriva al mare; a S. arriva a Ciang-ciu (長州) e Ciengciu (定 州); a N. O. confina col monte Kai-ma (盖 馬 III ) ». Il territorio delle nove città ora appartiene alla provincia di Ham-kieng (咸鏡道); a N. O. di quello era allora il territorio dei Nü-cen (女 真); non era il confine di P'ieng-iang. Anche le truppe imperiali dei Sui ( ) vennero dalla strada di Kai-ma (盖馬) e si riunirono a O. del fiume Ialu; e quindi ciò fa supporre che fosse al confine N. O. del fiume Ialu. Ko-ku-ri (高 句 麗) all'apogeo della grandezza aveva oltrepassato il fiume Liao (途 गिं।. Questo monte stava dentro il confine di esso (Koku-ri). Perciò l'opera geografica cinese I-t'ung-ci ( - 統 武) fa di Pieng-iang l'antica capitale di Ko-ku-ri e quindi gli apparteneva; ma quale luogo sia con certezza non è ancora appurato.

#### NOTE

'I Coreani pronunziano i due caratteri 箕子 Kěi-çă. Dai sinologi è trascritto Ki, o Ci Tzň. Trattandosi di un titolo e non di un nome, sembra più conveniente darne la traduzione. Invece di 太史 in altra parte dell'opera si trova 太師·I due gruppi sono ugualmente antico titolo del primo dei tre consiglieri supremi della Corte imperiale detti San-kung (三公)·I suoni trascritti secondo la pronunzia pechinese sono in lettere corsive.

2 Ilsi-hua, o Fiore occidentale (Lat. 33°, 53' Long. 114° 38') è un distretto nella prefettura di C'en-ceu (陳州) nella odierna provincia di Ho-nan (河南). Ebbe di nuovo il nome di Ci, o meglio Ci-c'eng (箕城) due volte durante la dinastia dei T'ang (唐 618-907). Nel primo anno U-te (武德 618-626) dei T'ang fu cambiato il nome in Ci-c'eng; nei primi anni Ceng-kuan (貞觀 627-649) fu soppresso il distretto e aggregato al distretto Iuan-c'iu (野縣); nel principio degli anni Çang-sceu (長壽 692-693) fu ristabilito il distretto col nome di U-c'eng (武城); nel principio degli anni Scen-lung (神龍 705-706) si chiamò di nuovo Ci-c'eng (v. 1' opera geografica cinese della presente dinastia 大清一統志).

3 La stessa opera geografica cinese a proposito della torre e della sala del Grande Piano dice che la prima trovasi nel recinto della scuola confuciana. « Si racconta che Hsi-hua originariamente fosse la residenza del Visconte di Ci. Perciò i Trang ne cambiarono il nome in Ci-c'eng, o città di Ci. Negli anni Uan-li (萬歷 1573-1619) dei Ming (明 1368-1628) dentro il cerchio delle mura fu fatto il padiglione Ien-ceu (濱 疇 亭) e la sala del Grande Piano per le offerte ai mani del Visconte di Ci. Entrambi furono riparati nel 13º anno Cien-lung (乾隆 1748) della presente dinastia».

Il padiglione *Ien-ceu*, o dei Campi irrigati, allude alle nove parti del Grande Piano. Questa memoria si conserva nei Documenti storici (書 經) e nelle Memorie storiche (史記). Non tutti i sinologi concordano nel ritenerne autore il Visconte di *Ci* ed alcuni propen-

dono a crederlo opera del Grande *lii* (真 2205-2196) fondatore della dinastia *Hsia* (夏 2205-1765). Comunque esso costituisce il più antico documento del pensiero cinese; e, sebbene di data molto anteriore perchè fu esposto dal Visconte negli ultimi anni del 12° secolo av. C., presenta analogie notevoli con le opere che corrono sotto il nome di Occello di Lucania e meglio ancora col trattato di Pitagora sull'Universo.

- <sup>4</sup> Commento o spiegazione delle parti oscure delle Memorie storiche (史記) scritto da Se-ma Ceng (司馬貞) del tempo dei Tang (唐).
- <sup>5</sup> Per la data havvi molta incertezza, come è stato già detto anche in una nota ai Materiali per la storia ecc. Gli anni *Mao-c'en* ricorsero nel 2803 av. C.).
- "Il sandalo in sanscrito çandana è originario dell'India. Il nome cinese ne conferma la provenienza. Infatti nelle province meridionali dell'impero è detto tuttora Scen-tan. Prima della emigrazione del Visconte di Ci era nota la pianta, perchè con il legname di esso erano stati fabbricati i carri militari che servirono al Duca di Ceu nella guerra contro l'ultimo sovrano degli In (贵) o Sciany (南). Ma il materiale proveniva dal Sud che ancora non faceva parte dell'impero. Ciò mostra che lo scambio di prodotti coll'India si faceva sino da tempo antichissimo.
- 7 La Storia dei Han posteriori dice che nel 3º anno Iuen-feng (元 封 108 av. C.) fu distrutto lo Stato di Ciao-hsien e diviso nelle quattro prefetture indicate dall'A. La soppressione dello Stato. secondo l'opera geografica sopra menzionata, sarebbe avvenuta nel 3º anno Iuen-feng (元 封 110-104), cioè nel 108. È probabile che nel testo manchino i caratteri Iuen-feng e quindi che la differenza di data sia di un solo anno. Però nel 5º anno Ci-iuen (始 元 82 av. C.) l'Imperatore Cao (昭帝) soppresse le due prefetture Lin-t'un e Cen-fan e ne aggregò il territorio a Lê-lang e Ilsüen-t'u. Infatti nella parte geografica (地 理 志) della storia dei Han (漢 書) non sono ricordate che queste due ultime prefetture. Hsüen-t'u con 221845 abitanti era divisa in tre distretti: Kao-keu-li (高 句 麗), Sciang-in-t'ai(上 殷 台) e Hsi-kai-mai(西 葢 馬) Lê-lang con 406748 abitanti era divisa in 25 distretti: Ciao-hsien (朝鮮), Nan-han (語 批), Pai-sciui (沒水), Han-tzǔ (含資), Nien-scen (黏 蟬), Sui-c'eng (逐 成), Tseng-ti (增 地), Tai-fang (帶方), Se-uang (駟望), Ciu-ming (酒冥), Liē-

k'eu (列口), Çang-c'en (長岑), T'un-iu (屯有), Çao-ming (昭明), Leu-fang (鏤方), T'i-hsi (提奚), Hun-mi (洱彌), T'un-liē (吞列), Tung-i (東隴), Pu-'r (不而), Tsan-tai (蠶台), Hua-li (華麗), Hsiē-t'eu-mei (邪頭昧), C'ien-mo (前莫), Fu-tsu (夫租). Lin-t'un era l'attuale provincia coreana di Kang-uen (江原道), mentre l'altra si estendeva probabilmente nell'odierna penisola del Liuo-tung (遼東), come è dato rilevare dalla stessa opera geografica cinese sopra menzionata. Lê-lang e Hsiien-t'u erano nomi di tribù. (V. « Materiali per la storia » ecc.).

\* L'imperatore cinese si chiamò Heu-uang (後王) della dinastia minore dei Han che regnò dal 221 al 265 circa in Sciù (蜀) oggi provincia del Se-ciuen (四川), mentre l'impero era diviso in tre stati Sciù, Uei (魏) e U (吳). Il 10° anno Ien-hsi è il 232° dell'era nostra. Però questa data non corrisponde al 21° anno del re Tong-c'ien, il quale salì al trono nel 227 e vi rimase sino al 248. (V. « Nomi dei Sovrani degli antichi Stati Coreani » ecc.).

<sup>9</sup> La lunghezza del cubito, come di ogni altra misura, è incerta, perchè varia nella Cina e nella Corea secondo i tempi e i luoghi. Alcuni lo fanno corrispondere a 33 centimetri.

<sup>10</sup> Secondo la lista data dall'A. in altra parte dell'opera e da me riprodotta (v. Nomi di Sovrani ecc.) Kong-nim è il 31º sovrano di Ko-ri.

- <sup>11</sup> I sovrani della dinastia regnante che succedè a Ko-ri nel 1393.
- 12 La grande enciclopedia cinese di Ma Tuan-lin (馬端臨).
- 13 Veramente il carattere indica ricovero o piccola casa e rappresenta anche le abitazioni nel territorio vicino alla Corte dove gli agricoltori, lasciati i campi, si ritiravano nella stagione invernale. Qui sembra doversi piuttosto intendere gli appezzamenti di terra che costituivano le comunità agricole. Il Dizionario degli anni Kang-hsi sotto il carattere 田 riporta il seguente passo dell'opera Tung-tien (通典). «Anticamente vi erano le tenute che erano divise in nove appezzamenti (區) o poderi disposti secondo la figura del carattere 井.»

14 I 經 界 sono quelli che il filosofo Ciu-hsi (朱 喜) chiama 經 e segnano il confine dei 溝, 塗, 對 e 植. I 溝 sono le vie acquee; i 塗 sono le vie di terra; i 對 sono i poggioli di terra per fare i segnali col fuoco; i 植 gli alberi che fissano i confini. (V. l'opera cinese 五 經 類 典 囊 括).

- 15 Così sembra debba intendersi per 八 陣, vale a dire, le otto viottole e fossi che intersecavano le tenute, formando i nove appezzamenti o poderi come è indicato dallo stesso carattere 井.
- 16 Sembra doversi intendere che per la distribuzione e coltura delle terre già dissodate e irrigabili in generale era seguito il sistema della dinastia In; ma per l'ordinamento delle tenute era stato adottato quello della dinastia Ceu, secondo il quale una superfice quadrata di un miglio per lato era divisa in nove poderi aventi ciascuno 100 meu (武人). Nelle tenute erano collocate otto famiglie che oltre a coltivare il podere a ciascuna assegnato, lavoravano in comune quella parte del podere centrale non occupato dalle capanne, e ne davano allo Stato il prodotto.
- <sup>17</sup> Probabilmente una piccola isola sul fiume Tai-t'ong (大同江).
- 18 Secondo il Rituale dei Ceu (周 禮) queste terre si davano in coltura alla gente errabonda e oziosa per il timore che, abbandonata al vagabondaggio e alla ubriachezza, ottenebrasse i sentimenti innati e nella licenza e nei piaceri rovinasse se stessa e la famiglia. A costoro venivano dati 25 meu affinche si nutrissero col proprio lavoro e dipendessero dalla propria operosità.
- 19 Secondo il Rituale dei Ceu (周 禮) un podere aveva il fossetto (逐); 10 poderi il fosso (溝); 100 poderi, il canaletto (洫); 1000 poderi il canale (澮) e 10000 poderi, il flume (川).
- <sup>20</sup> Gli ufficiali dei *Sui* erano nominati dal Sovrano. In un commento del Rituale dei *Ceu* è detto che dentro le 100 miglia erano sei distretti e fuori, cioè, oltre il territorio del sovrano, erano sei circondari. Questi erano governati dai *Sui-gen* e gli altri dai *Hsiao-se-tu*.
- <sup>21</sup> Questa misura non corrisponde a quella data dal Rituale dei *Ceu*, secondo il quale il podere si estendeva per 100 meu e quindi 10 poderi avevano 1000 meu.
- 22 Il carattere # rappresentava tanto la tenuta, quanto il pozzo che era nel podere centrale e comune dove erano le capanne per le otto famiglie che vi dimoravano durante i lavori agricoli. Sparito il sistema della tenuta o del mutuo soccorso, come era chiamato, il carattere è rimasto a significare soltanto il pozzo.
- <sup>23</sup> Forse deve intendersi che la misura dei campi è 3 *meu* e quella dei poderi, 9.
  - <sup>24</sup> 6º sovrano della dinastia, che regnò dal 972 al 998.
  - 25 1621-1628 della dinastia cinese dei Ming ( III).

- <sup>26</sup> Secondo la tavola cronologica che l'Autore dà in altra parte della sua relazione e che è stata da me riprodotta, questo sovrano sarebbe invece il 20º della dinastia e avrebbe regnato dal 413 al 492.
- 志 si legge: 《Gli Uei (魏 220-264) sottomisero il Liao-tung (遼東) e vi nominarono un governatore militare dei barbari orientali con residenza in Hsiang-p'ing (囊平) e divisero il territorio in cinque prefetture: Liao-tung, Ciang-li (昌聚), Lé-lang (樂汉), Hsien-t'u (玄克) e Tai-fang, e vi fecero la provincia di P'ing-cen (平州). Tai-fang dunque era nel Liao-tung, cioè, nella odierna provincia meridionale della Manciuria. Per i Sam-han v. in «Materiali per la storia», ecc. e v. n. 7.
- $^{28}$  Per i  $\mathit{Su-scen}$  e gli  $\mathit{I-leu}$  v. in « Notizie Generali della Corea ».
- 29 Nelle liste da me pubblicate è detto Sen-ço (宣 祖), è il 18° sovrano della dinastia attuale il quale regnò dal 1568 al 1623.
  - 30 Nelle Memorie storiche (史記).
  - 31 V. in «Materiali per la storia», ecc.
- 32 Forse qui l'A. è in errore; perchè anche il fiume Ialu fu chiamato un tempo P'ai. Devesi piuttosto ritenere che i Cinesi per la poca conoscenza dei luoghi non sapessero bene se per il fiume P'ai dovessero intendere quello a O. di P'ieng-iang, cioè, l'odierno Ialu, o quello a O. della stessa città, cioè, il Tai-tong. Perciò dagli scrittori è stato chiamato P'ai ora l'uno ora l'altro; ma veramente il nome sembra che sia appartenuto all'attuale Tai-t'ong.

Come probabilmente è stato notato in altro luogo Ialu è parola mancese che significa : confine.

- 33 Era Signore dello Stato di Ien ( 燕 ).
- <sup>34</sup> V. in *Ma Tuan-lin* op. citata e nella traduzione del March. D' Hervey de Saint Denys: *Etnographie des peuples etrangers à la Chine.* Ginevra 1876.

L. NOCENTINI.



## NOTE BIBLICHE

1. In Esodo XV 16 l'imperf. עליהם אימתה) nelle più antiche traduzioni, come quella dei Settanta e la Vulgata, che per avventura ci tramandano la maniera d'intendere degli antichi interpreti ebrei, non che in alcune più recenti, come quelle del Diodati e del Castelli (Poesia biblica, pag. 56), è stato preso come jussivo (caggia spavento sopra di loro); il che, secondo noi, guasta il senso del contesto; giacchè allora segue che la seconda parte del così detto cantico di Mosè non descriva un fatto, come la prima (dal v. 1 al 12), in cui si narra il miracoloso passaggio del Mar Rosso, ma sia l'espressione d'un voto, d'una speranza ovvero la visione d'un vaticinio. Noi crediamo che si tratti di cose avvenute, perchè troppo chiaramente è accennata la vittoria sopra le varie genti, che gli Ebrei sottomisero nel loro lento cammino verso la terra, che fu la meta dei loro desiderii e delle loro aspre lotte. Non vediamo nessuna ragione, perchè il v. 14 שמעו עמים ירגזון חיל אחז ישבי פלשת iudirono i popoli, tremarono (tremano); dolore colse (coglie) gli abitanti della Filistea (così, non Palestina, come generalmente si fa, va tradotto בלעם nel nostro caso, a voler rispettare l'esattezza storica), sia da intendere in modo diverso dalla seconda parte del v. 8: 'si rappresero gli abissi nel cuor (nel profondo) del mare'. Per noi i ripete e amplifica lo stesso concetto espresso da ירנוןן, e però le parole citate sono da tradursi: 'spavento piombò (piomba) sopra di loro'.

Contro a siffatta maniera d'intendere non crediamo che dal lato della lingua si possa elevare altra obbiezione, se pure è obbiezione, che lo 'ad ya'abhor 'fino a che passi (sia passato)', che segue; il quale imperfetto farebbe supporre che il s'avesse a prendere come futuro o jussivo. Certo, l'uso del perfetto (אָר עָבר) sarebbe più appropriato per indicare un fatto compiuto. Ma chi prendesse come guida assoluta un criterio così vago e incerto, come il significato dei tempi o modi, che s'abbiano a dire, della lingua ebraica, massime in poesia, rischierebbe di frantendere più d'un passo della Bibbia. Nè poi l'imperfetto ci par così strano o incongruente, secondo che alla prima sembra, giacchè, come quello che di sua natura precipuamente esprime durata dell'azione, ben può qui indicare il compiersi del passaggio (mentrechè passa), nel graduale suo svolgimento, nel suo continuato sforzo, anzichè rappresentarlo come un punto nel tempo passato. Con ciò il racconto acquista un che di maggior forza e vivacità.

Naturalmente, data tale interpretazione, bisogna ammettere che o il cantico sia posteriore a Mosè (v'ha chi lo crede dei tempi di Salomone) ovvero consti di due parti originariamente distinte, le quali poi, attesa la loro affinità del soggetto, sono state combinate insieme. Ma nel Vecchio Testamento sono tali e tante le difficoltà, che ad ogni passo sorgono relativamente ai varii autori di questo o quel libro, o delle diverse parti d'un medesimo libro, che non deve far maraviglia se qui la critica, anche la più circospetta e moderata (non quella intemperante e arbitraria, che pur troppo spesso senza alcuna ragione, anzi contro ogni buona ragione, nega o afferma capricciosamente) è costretta a discostarsi dalla tradizione.

2. In Prov. V 16 le parole מונים הוצר הוצר dalla Vulgata sono tradotte: 'deriventur fontes tui foras'; dal Diodati: 'spandansi le tue fonti fuori'; dal Castelli (l. c., p. 453): 'si spargeranno le tue fonti al di fuori', in modo positivo, come narrazione d'un fatto. Tanto l'una, quanto l'altra maniera d'intendere non porge, secondo noi, un senso accettevole, anzi ci par che apertamente contradica a quel che precede e segue. In questo luogo s'inculca il consiglio di godere di ciò che uno ha, soprattutto di prendersi onesto sollazzo della propria moglie, il che nel v. 19 è descritto con vivaci immagini. Dopo che nel v. 15

si comanda: 'bevi l'acqua della tua cisterna' (in senso figurato), mal s'intende il voto o l'esortazione che le fonti (cioè le acque della cisterna già non inata) si spandano, come nè anche la pura asserzione che le medesime s'avranno a spargere, in modo che diventino d'uso pubblico. Tanto più incomprensibile sarebbe il v. 17: יהיו לך לכדך ואין לורים אתך 'siano (ove naturalmente bisogna sottintendere acque) a te solo, e non le abbiano gli estranei in comune con te'. Tutta la difficoltà si toglie, a parer nostro, se si legge il testo in modo interrogativo, traducendo col futuro o meglio col condizionale: si spargeranno (si spargerebbero) le tue fonti fuori? Cioè: perchè s'avrebbero a spandere fuori per le piazze (ברחבות) le tue proprie cose, far godere agli altri ciò che Dio ha conceduto a te solo? Nè ciò deve sembrare un concetto egoistico e quindi non degno d'un libro, che contiene tante sapienti sentenze e dà consigli nobili e virtuosi. Secondo noi, in questo luogo s'accenna soprattutto alle intime gioje della famiglia, le quali devono restare dentro le pareti domestiche. Nè queste gioje si dividano con gente forestiera, nè altri abbracci il seno della donna estranea, come è detto nel v. 20: ecco un aureo precetto. Del resto, nel tradurre (e ciò diciamo in genere, non solo della Bibbia) non dobbiamo troppo affidarci a criterii soggettivi, anche quando certe cose urtano il nostro sentimento o non sono al tutto consentanee alle nostre idee.

Che poi talvolta l'interrogazione, sebbene d'ordinario s'esprima mediante apposita particella ( ), sia indicata soltanto dalla sola intonazione della voce, come avviene nella nostra e in altre lingue, è cosa che non abbisogna di dimostrazione: cfr. Ewald<sup>5</sup> § 314.

3. Sal. 72, 12. — Il 2" emistichio in alcune traduzioni, come quella del Diodati, del Baethgen, la Revised Version inglese (nella variante marginale; il testo ha l'interpretazione, che qui si difende), insieme con altre, è reso così: e il misero, e colui, che non ha chi l'aiuti; dividendosi così il membretto in due. Tale interpretazione non ci sembra esatta, sì perchè in tal modo non sarebbe con rigore osservata la legge del parallelismo, si perchè la frase in sè non ci pare da potersi intendere così. Nella prima parte si ha un solo concetto, del povero, che grida (con l'idea sottintesa del chiedere ajuto); nella seconda parte,

con parallelismo sinonimico, si sviluppa e compie questo stesso pensiero: il misero, a cui manca l'invocato ajuto. Nè poi sintatticamente crediamo che אין עור לו possa introdurre un nuovo concetto; il pronome personale, che in simili costrutti fa le veci d'un relativo, deve riferirsi a cosa già menzionata innanzi. Noi dunque traduciamo insieme con altri, tra cui la Vulgata: « poichè egli libera il povero, che grida soccorso; e il misero, che non ha chi l'ajuti ».

4. 2º Sam. 1, 19.—La prima parola del verso, onde comincia la bellissima elegia di David per la morte di Saul e di Gionata, cioè בוֹל (la gloria, la magnificenza), nella maggior parte delle traduzioni, compresa la Vulgata, è separata da ישראל, considerato come vocativo. Inoltre, i più aggiungono il pronome possessivo: la tua gloria, o Israele, ecc., come per determinare meglio l'idea troppo vaga di בוֹל tua gloria, o Israele, sulle tue alture è uccisa. S. Girolamo, che, come abbiamo detto, prende anche lui come vocativo, per cavarne un senso più intelligibile, traduce liberamente בוֹל con inclyti.

Noi crediamo che ישראל sia connesso con ישראל in ragion d'un costrutto. L'articolo non può essere d'ostacolo a siffatta maniera d'intendere (cf. Ewald<sup>5</sup> § 290 d), tanto più che qui contrassegna propriamente il vocativo, il che è conforme ad usi ben accertati dell'art. in quest' ultimo significato. Ma allora che cosa vorrà dire: O gloria (ovvero bellezza, magnificenza) d'Israele? Due maniere d'interpretazione ci paiono possibili. Secondo la prima, דצבי, in forza d'un attributo, forma un unico concetto con ישראל, onde: O gloria d' Israele equivarrebbe a: o glorioso popolo d'Israele. Secondo l'altra maniera, che a noi par più probabile, designerebbe la terra d'Israele, giusta certi usi della parola, la quale in unione con ארץ הצבי ארץ « terra della gloria » Dan. 11, 16. 41), ovvero da sola (Dan. 8, 9: cf. anche Ez. 20, 6. 15) dinota la terra santa, come la terra bella, gloriosa per eccellenza; onde il nostro passo sarebbe da tradursi: « O nobil terra d'Israele, le tue colline son piene di uccisi » (propr. « sulle tue alture giacciono uccisi »: דלל preso come collettivo indeterminato): come son caduti i prodi! ».

5. Ger. 5, 8. — Il  $q^e$  ri בְּיָלֵים è una di quelle correzioni masoretiche, di cui non si vede nessuna plausibile ragione, giacchè

quanto è chiaro nel senso e regolare nella forma il kethibh part. hoph. di און « nutrire », altrettanto è strano e quasi sotto più rispetti inesplicabile un מְיָן part. pu. della rad. און, della quale non si ha traccia nè in ebraico, nè in aramaico, e il cui significato mal si può quindi determinare. Egli è vero che la rad. הון come verbo non si trova, fuori di questo luogo, neppure in ebraico, ma, oltrechė ha lasciato un derivato in ללוֹן « cibo » (di che si può anche indurre l'esistenza del verbo in essa lingua), è uritatissimo in siriaco e caldaico, e però sarebbe, tutt' al più, uno dei tanti aramaismi, di cui è pieno il V. Testamento. In quella vece מְיוֹ presenta più d'una difficoltà, giacchè, primieramente, una rad. יון, da cui è pur necessario partire, mal si potrebbe separare dall'ar. وزن « ponderavit, libravit », ove non si voglia creare una radice espressamente per tal forma. Ora v'è in ebraico un verbo corrispondente della radice araba, cioè 778, con attenuamento di yod in X, di modo che si dovrebbe ricorrere all'estremo ripiego di supporre una doppia forma ebraica dell'originario semitico wazana; la quale ipotesi, se non è del tutto improbabile (cf. אוב accanto a און « unire »), non pare delle più verosimili. Ma anche ammesso ciò, e che dall'idea di peso si sia passato a quella di grossezza, pinguedine, che s'attaglierebbe al nostro passo (cavalli impinguati), non si capisce neppure allora il mutamento della forma, giacchè anche in questa seconda derivazione, la forma, che più comunemente s'offre, è l'hophal, cioè מון, e però uguale al kethibh (per confondersi che fanno le due classi di verbi nel part. hophal di detta coniugazione), anzichè il pu'al, per quanto anche questo nei verbi " si trovi usato.

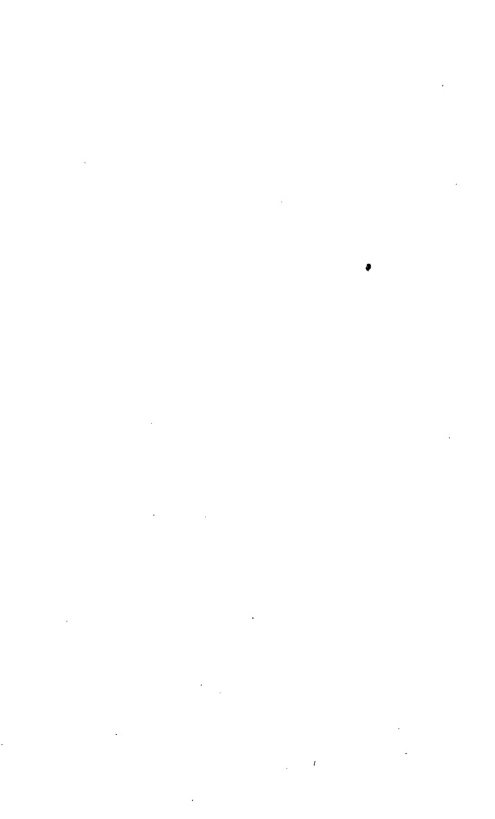
Contro il nostro ragionamento forse altri potrebbe sollevare qualche dubbio a cagione delle antiche versioni, come l'Alessandrina e la Vulgata. La prima ha ἔπποι θηλομανεῖς, la seconda equi amatores. Secondo noi non è al tutto inverosimile che tanto l' una che l' altra sia traduzione libera del presente testo, giacchè θηλομανεῖς, ad imitazione del quale tradusse manifestamente S. Girolamo, e: ben pasciuti, impinguati, non sono idee tra sè tanto discordi. Comunque si consideri la cosa, noi non vediamo nessuna forte e patente ragione a dover mutare una lezione tanto piana,

che s'accorda perfettamente con la grammatica non meno che con l'ermeneutica.

6. In 1 Sam. 13, 6; Jes. 53, 7 (ni. di (נונש) è senza dubbio da prendere in senso schiettamente passivo (era oppresso); ma in 3,5 dello stesso Jes. si deve intendere anche così? La questione è puramente grammaticale, giacchè il senso non ne viene gran cosa alterato, quand'anche la forma del verbo si traduca riflessivamente, che è l'altra maniera d'intendere. E che il niph'al abbia senso riflessivo (e reciproco), non altrimenti che il verbo medio passivo del greco, non cade dubbio. anzi originariamente questo significato era proprio di tal coniugazione. Ma in simili casi il senso è determinato dall'uso: cosi כמב (niph. di החב) non si trova che col senso passivo (cf. Jer. 17, 13); soltanto « essere seppellito »; laddove altri sono usati esclusivamente o principalmente come riflessivi: cf. קולה φυλάσσεσθαι, אונעכן « nascondersi ». Quando poi lo stesso verbo si trovi in più luòghi d'uno stesso libro, il significato d'un passo ajuta a spiegare quello dell'altro luogo parallelo, come parrebbe doversi indurre nei due passi citati di Jesaia. Se non che, nel nostro caso speciale, anco a lasciar da parte la dibattuta questione se tutte le profezie di Jes. siano d'un solo autore (e per conseguenza se נַלָּעָן di 3, 5 sia scritto da mano diversa da quella che scrisse il cap. 53), si deve considerare la costruzione della frase. Nel libr, di Sam. e in 53, 7 di Jes., il verbo è usato in modo assoluto, cioè senz' accompagnamento di prep., laddove nell'altro luogo citato dello stesso profeta , almeno apparentemente, è costruito con 🚉; dico apparentemente, perchè non è ben chiaro e sicuro che 🔁 dipenda dal verbo. Difatti la prep., secondo il testo masoretico, è staccata da אָן, soggetto posposto di נונש, da un accento distintivo (zageph gaton), se pur gli accenti, per ciò che riguarda la divisione logica del pensiero, son guida molto sicura. Ma, anche ammesso che <u>si unisca intimamente col verbo</u>, non è certo che in questo luogo esprima l'agente, come fa in altri casi (cf. G.-K25 § 121, 3), giacchè con un verbo di significato ostile s'offre naturale la traduzione di <u>mediante «contro»</u>, che è valore precipuo e frequente della preposizione, come si vede anche chiaramente nella seconda parte del verso (ירהבן בוקן

'si scaglieranno contro il vecchio'). Per tali ragioni, il modo più verosimile di tradurre il passo ci sembra questo: « e il popolo a vicenda irromperà (si scaglierà) tra sè, uomo contro uomo, questi contro quello ». Ma è possibile anche la traduzione col passivo: « e il popolo sarà oppressato; un uomo (sorgerà) contro l'altro uomo, questi contro quello »; ovvero: « il popolo sarà oppressato, l'un uomo dall'altro » ecc. Certo queste paiono e in parte sono sottigliezze, ma pure, a considerar bene la cosa, il senso nei due modi di tradurre non è precisamente lo stesso.

F. Scerbo.



## MAX MÜLLER\*

È scomparso, con gli ultimi aneliti del secolo decimonono, uno de' più grandi signori intellettuali dell'età nostra, un signore della parola e della luce.

Dopo aver brillato come un astro del nostro firmamento, per tre quarti di secolo, ed aver mandato raggi luminosi e sonori a traverso alcune generazioni e a molte regioni, che s' intrecciarono in un giuoco di luce e di parole meraviglioso, Massimiliano Müller sali, come una stella fissa, a prender posto nel cielo degli immortali.

Già, lui vivo, un umorista inglese avea tentato una parodia del sistema d'interpretazione solare ideato dal grand: mitologo di Oxford, col rappresentare la vita di questo bel genio come un mito, che nato verso l'Oriente avea migrato verso Occidente, dopo avere con le sue aurore luminose rallegrato il mondo. Se bene quello fosse un semplice scherzo diretto a deridere il metodo che fondava in gran parte la mitologia sull'equivoco nato tra il nome e il nume, o più tosto contro le esagerazioni di questo metodo, che, bene fondato per una parte interessante del mito, diviene fallace e pericoloso, quando si esageri allargandolo alla dichiarazione di tutti i miti indo-europei, non è dubbio che nella vita di questo uomo di genio, vi è stato qualche cosa di fatidico, che preparava ed agevolava l'apoteosi.

Alcuna fronda del lauro apollineo è veramente passata sulla fronte dell'inspirato interprete del mito di Apollo e di

<sup>\*</sup> Questo discorso fu letto il 27 Gennaio 1901, nell'Aula Magua del R. Istituto di Studi Superiori in Firenze, e si aprì con esso la serie delle conferenze tenute per cura della Società Asiatica Italiana.

Dafne, di Pururavas e di Urvâçî; e non sarebbe neppure questa la prima volta, che il sacerdote del nume si sarebbe confuso col nume stesso.

In ogni modo, chi seguiva Max Müller, in quanto egli avea di grande e di geniale, dovea avvezzarsi a contemplare le cose dall'alto, spaziando la mente in vasti e sereni orizzonti. Se alcuna volta, pertanto, il suo nome si vedea travolto in qualche polemica minuta, in qualche oscuro battibecco, nessuno pareva accorgersi che si trattasse di lui, nessuno poteva immaginarsi che la sua ala di fuoco si fosse tuffata in quel nero inchiostro, dove tanto spesso vanno a mescolarsi l'aceto ed il fiele. Tutta la parte minuta delle sue contese personali rimarrà dimenticata per sempre; ma le sue grandi battaglie per la luce, le sue rivelazioni di mondi ascosì hanno schiarito tanta parte di mondo, che a quell'illuminatore e scopritore sovrano s'inchinano con una specie di culto religioso, l'Oriente e l'Occidente.

Anzi, si può dire, a proposito di Max Müller che egli, come i grandi monumenti, guadagnava assai se guardato in lontana prospettiva, perchè solamente da lontano si potevano vedere e sentire gli effetti benefici di quella luce pura e sfavillante così largamente e liberalmente diffusa. I migliori tra i suoi discepoli non ebbero dunque bisogno di seguire dappresso, quando egli insegnava in Oxford, di giorno in giorno, i suoi minuti, parziali insegnamenti, ne' quali egli poteva pure avere colleghi che rivaleggiassero con lui per sapere, pazienza e diligenza. Ai discepoli lontani apparivano la somma dell'opera sua, il frutto migliore del suo genio condensato, gli effetti maggiori di quel possente lavoro d'indagine e di quelle evocazioni ed ispirazioni che danno spesso all'opera del genio carattere sublime.

Il secolo decimonono avea veduto parecchi genii rischiaratori: in Francia, i Villemain ed i Guizot, i Fauriel ed i Quinet, i Laboulaye ed i Michelet, i Burnouf ed i Lenormant, i Renan ed i Daniel Stern; in Inghilterra, i Mill e i Darwin, i Macaulay ed i Carlyle; in Germania, gli Humboldt e gli Schlegel, i Grimme i Bopp, gli Hegel e gli Schelling, i Gervinus e i Ranke, i Savigny ed il nostro Gregorovius, per tacere de' viventi. Max Müller apparteneva a questa famiglia di illuminatori; onde ben disse Michele Bréal, alla notizia del gran lutto di Oxford: « La morte di Max Müller non ha fatto solo un vuoto doloroso

negli studii storici e filologici; ma lascia brulle le alte vette della scienza, e spegne un faro luminoso verso il quale, nel mondo intiero, tutti gli uomini che pensano, si rivolgevano ».

Max Müller delibava da tutti i fiori del sapere il miele più squisito per farne un'ambrosia luminosa, che versava, a piene mani dall'Olimpo di gloria che gli avevano fatto gli ammiratori d'ogni paese, ma, in particolar modo, gli Inglesi, i quali offrendogli un'ospitalità quasi regale, ne aveano fatto una specie di oracolo, di buon genio direttivo nelle questioni più ideali che doveano reggere gli spiriti della società e della vita moderna. Egli non avea tempo e modo di raccogliere a sè tutti i materiali del grande edificio della civiltà umana, se bene, con la sua monumentale edizione del Rigveda, con la direzione della mirabile raccolta di Testi Sacri dell'Oriente abbia egli stesso poderosamente contribuito a far conoscere una parte del materiale più prezioso, che può servire alla storia generale dell' umanità; ma era specialmente oggetto di meraviglia la prontezza intuitiva, con la quale, a mano a mano che diligenti raccoglitori, ne' campi più svariati, gli presentavano il prodotto delle loro pazienti indagini non solo nel campo linguistico, ma nel campo filosofico e religioso, nel campo letterario ed artistico, nel campo sociologico e folklorico, il genio di Max Müller vi s'immergeva in traccia di qualche filone luminoso, che potesse servire a tutta la scienza e a tutta la vita, e stupenda la sua attitudine ad assurgere, per via di comparazione, con vasto concepimento, dal particolare al generale; ma, in questo lavoro magnifico, quasi epico, di ascensione ideale, dovea pure assisterlo mirabilmente quella passione per la musica, ch'egli, adoratore di Beethoven e di Mozart, avea sentita fin dalla prima gioventù, destando nell'anima sua comprensiva il genio dell'armonia e quel sentimento tanto squisito del bello artistico, senza il quale la scienza poco si rivela, poco s'avviva, poco si comunica, e dorme spesso in uno stato di letargo caotico.

La natura gli era stata prodiga delle più alte e più elette facoltà intellettuali; una grande curiosità scientifica, una penetrazione profonda, una pazienza veramente tedesca durante l'indagine laboriosa; ma, questa compiuta, un'agilità straordinaria per spiccare con l'alata fantasia, voli sublimi, una destrezza singolare nell'insinuarsi, con simpatia, nell'anima de' suoi lettori

rapiti dall'incanto di una parola quasi magica, sempre fresca, agile, iridata, e piena di vibrazioni e di sprazzi, ora epico, ora elegiaco, ora idillico, talora quasi evangelicamente untuoso, capace di passare dai toni più gravi dell'eloquenza ai più leggieri, senza che si avvedesse chi l'ascoltava di quel trapasso; nutrito di molta dottrina, ma acceso continuamente da spiritelli che la rendevano animata, palese e pittoresca, che s'innalzavano nella luce più chiara e la diffondevano con una rapidità fulminea.

Appena Max Müller avea parlato, senza pure esaminare, se il nuovo verbo annunciato fosse il verbo della verità assoluta od accorgersi delle sue iperboli, era certo che si propagava e divulgava, tanta era l'autorità del tripode e dell'oracolo, tanta la grazia e la limpidezza con la quale il nuovo responso della scienza veniva dato.

Nella ricerca del vero, questo genio luminoso s'appassionava particolarmente per la verità bella; ciò che non avea sembianza estetica, come la dottrina darwiniana che riconduceva l'uomo alla scimmia, ripugnava alla sua natura d'artista, e perciò una parte del vero gli sfuggi, non perchè gli sia mancata la pazienza o la capacità di ritrovarla, ma perchè essa veramente non gli piaceva, perchè essa veniva a turbargli quel sogno ideale di bellezza che egli platonicamente vagheggiava nella scienza come nell'arte. Di questo difetto alcuno spirito austero e in particolare il Whitney, lo rimproverò: ma quegli stessi che tenevano altro metodo, in tutte le loro ricerche, non hanno mai negata la poetica bellezza de' fantasmi mülleriani ne mai cessato d'ammirarli. La viva immaginazione di poeta, il sentimento profondo del bello nella natura e nell'arte, la ingenita musicalità portavano talora l'artista a soverchiare lo scienziato: ma questo, per se medesimo, era già pur tanto che, anche ne'suoi maggiori trasporti lirici, l'edificio fantastico non mancava mai di una larga e solida base scientifica; i fregi, gli ornamenti, le guglie, le cupole del suo tempio ideale, la fiorettatura, in somma, potevano, staccandosi, e campandosi in aria, come un tutto da sè, fuorviarlo e gittarlo in un mare d'illusioni, fallaci forse per la scienza, ma soavissime per il sogno; e, poichè dopo tutto la vita per il Cristiano, come per il Buddhista, è un gran sogno, che noi possiamo, in gran parte, far lieto o triste, se uomini sapienti come il Renan e Max Müller ci hanno più che una volta invitato a sognare mondi luminosi, ed a smarrirci in que' sogni, a contentarci e riposarci in essi, non dovremmo dolercene troppo. e chiedere loro un conto troppo severo, se alcuna volta divagarono dalla realtà fredda e immutabile, inesorabile, per rasserenare il pensiero in visioni serene di mondi forse impossibili, ma che, vagheggiati poeticamente, rendono più agili gli spiriti a sostenere il peso della vita qual'è. Se al medico pietoso si condona ch'egli si faccia indoratore di pillole amare all' infermo. perchè, quando un uomo di genio s'accorge che questa umanità stessa è una grande inferma la quale si tormenta della sua infelicità, invece di farla disperare, con dottrine pessimistiche che accrescano la coscienza del male, tenta alleggerirne il peso col mettere al principio della sua storia un'età dell'oro, al fine di esso le gioie del Paradiso, inondando di colori lieti e vivaci la scena del mondo, e cacciandone le tenebre, non dovremo riconoscere un tal genio come un nostro benefattore?

Max Müller era un amplificatore e comparatore per eccellenza; ora questa duplice qualità che nasce da un istinto grandioso ed armonico è già per se stessa un dono privilegiato del cielo; poiche un grande amplificatore e comparatore deve necessariamente riuscire un grande illuminatore ed un grande pacificatore.

Nella ricerca delle analogie, delle consonanze, in questo studio continuo di far rimare insieme e consonare le voci dell' universo, le note del linguaggio, le parvenze del mito, i voli del pensiero, i fremiti delle coscienze, il filologo, il mitologo, il filosofo, il psicologo comparatore, senza accorgersene, compongono una grande sinfonia musicale nella quale lo spirito dell'umanità si riposa e s'acqueta. Mentre che il nostro istinto individuale di conservazione ci porta spesso a far guerra a tutto quello che dissuona da noi, che ci urta, che ci sembra dissimile nella natura e nella vita, il comparatore porge l'orecchio ed aguzza la vista per sorprendere nella varietà di tutte le manifestazioni della vita, nella natura e nell' uomo, tutto ciò che si somiglia, e si concilia, per cercare la grande unità divina nella infinita varietà discorde degli elementi e nella lotta passionale che allontanò l'uomo dall'uomo.

Ora il secolo decimonono, che ha eccitata, svegliata e sparsa tanta luce voltaica nel mondo, ha pure il gran merito d'avere creato nelle scienze il metodo comparativo, per cui l'individuo di qualsiasi specie non è più soltanto studiato per sè, nel suo proprio isolato organismo, ma in tutte le sue attinenze, relazioni e infiltrazioni.

Così nacquero la geografia, l'etnografia, la grammatica, la mitologia, l'archeologia, la letteratura, la statistica, la giurisprudenza, la filosofia, l'anatomia, l'antropologia, la zoologia, la geologia, la botanica, la biologia, la psicologia, la storia dell'arte, la storia delle religioni comparate.

Quanto più le singole scienze hanno sentito il bisogno di approfondire le loro indagini, suddividendosi in numerose discipline speciali, e di circoscrivere il limite del dominio proprio di conoscenza ad ogni studioso, maggiormente apparve necessario che il metodo comparativo vegliasse di continuo al lavoro d'investigazione, lo illuminasse nel suo principio, lo coronasse nei suoi risultati finali. Ora tra i grandi comparatori del nostro secolo, Max Müller merita un posto sovrano, poichè, se i Darwin, nella biologia, con la dottrina dell'evoluzione, i Gervinus e i Brandes coi loro filoni storici, i Taine coi loro ambienti, i Cuvier e gli Humboldt nella scienza della natura, i Grimm, i Bopp, i Diez e gli Ascoli coi loro splendidi ritrovamenti e ravvicinamenti glottologici, i Kuhn, i Bréal, con la sapienza de'raffronti mitologici, gli Strauss ed i Renan con le rievocazioni di figure mistiche ed altri scienziati dell'età nostra tennero in alto i fili luminosi di una sola nuova trama ideale, Max Müller che applicò, con la stessa felicità d'intuito e luminosità di esposizione il metodo comparativo alla scienza de' miti, alla scienza delle religioni, alla scienza del linguaggio, alla filosofia, alla psicologia, alla storia, alla letteratura, all'arte, per la vastità de' concepimenti, e per lo splendore delle immagini e nitidezza trasparente di forma con cui rese evidente il suo pensiero, poteva ben consolarsi nel fine della sua lunga ed operosa vita scientifica, dall'alto de'suoi ricordi, misurando tutto il cammino percorso, d'averlo inondato di tanta luce a beneficio dell'età sua.

Se vi furono vedisti più dotti di lui come il Roth ed il Weber, sanscritisti più esercitati come il Bühler, mitologi più sicuri e precisi come il Kuhn ed il Bréal, linguisti più profondi come il Grimm, il Bopp, il Whitney, il Diez, e l'Ascoli nostro, filosofi più originali come lo Spencer, se in ogni singola disciplina ebbe forse qualche maestro che lo superò, nessuno salì più alto di lui nel dominio di un pensiero universale e comprensivo, nessuno misurò più largo spazio intellettuale, nessuno più genialmente di Max Müller si rese interprete di quelle voci divine che escono dai molti templi più venerati della scienza ov'egli entrò celebrante; nessuno ebbe una maggior dignità sacerdotale ed apostolica nella sua missione scientifica.

Il nome di Max Müller era popolare tra i dotti degli Stati Uniti e dell'Estremo Oriente; ai brahmini dell'India l'editore del Rigveda col commento di Sâyana, parve quasi un uomo prodigioso, un taumaturgo, e su questa base granitica egli posa veramente la sua gloria; poichè dall'editore del Rigveda venne fuori il mitologo, lo storico della filosofia e della letteratura vedica, il conferenziere insuperabile sopra le origini degli Arii e il viaggio delle favelle ariane in Europa, e delle religioni dell'India. Il Rigveda fu dunque il suo vero açvattha, l'albero gigantesco indiano, che da ciascuno de' suoi rami mette nuova radice, e feconda un albero novello di possente vegetazione.

Le polemiche amare col Weber, col Böhtlingk e specialmente col Whitney saranno, come dissi, anzi sono già dimenticate; le piccole cose si perdono tra le molte grandi che fecero gloriosa la vita di Massimiliano Müller durata laboriosamente settantasette anni. Del resto, egli stesso, licenziando il 1º maggio 1899 il secondo volume dei suoi Ricordi, scriveva: « giunto a' miei nemici, se alcuno io ne ebbi, preferisco tacere, poichè è difficile mantenersi perfettamente sereni nel parlar di loro, e non di rado conosciamo, e quando è troppo tardi, quali benefattori essi furono realmente per noi. Dotti, che in questioni scientifiche differirono da noi come noi differiamo da essi, non devono essere guardati come nemici personali, se sono sinceri e leali; e se sono persone tali non è forse meglio seguire con essi la vecchia regola: De mortuis nihil nisi bonum? »

Indianista precoce, a ventun'anno, figlio d'un buon poeta e filologo, e pronipote del pedagogista Basedow, frequentando le lezioni di sanscrito di Ermanno Brockhaus, nell'università di Lipsia, avea già dato un primo saggio del suo sapere pubblicando una prima traduzione tedesca della raccolta di favole morali indiane, intitolata: Hitopadeça, ossia La Buona Istru-

zione. Ma, avido di maggior sapere, di scoprire altro, si recò da prima a Berlino, per sentire quel maestro de'maestri nell'indianismo e nella grammatica comparata che era Francesco Bopp, e attratto dall'esempio di lui, che ricordava i primi insegnamenti del Chézy e le prime letture indiane da lui fatte a Parigi, dove intanto Eugenio Burnouf aveva gettato i primi sprazzi di luce sui Vedi, sul Buddhismo e sull' Avesta, si condusse alla sua volta nella capitale della Francia, dove ci piace con Michele Bréal, un altro buon genio illuminatore nel mondo delle parole e de' miti, immaginarcelo. Udiamo dunque quello che scrisse di recente il Bréal, nel Journal des Debats, sopra il soggiorno del giovine Max Müller a Parigi: « Burnouf non s'era punto ingannato sopra le attitudini di questo suo nuovo alunno. Gli pose singolare affetto, e prese interesse al suo avvenire. Egli l'avrebbe volentieri rattenuto in Francia, e al giovine discepolo la cosa non sarebbe dispiaciuta. Si potrebbe domandare perchè non si fece. Con le sue qualità, con la sua pieghevolezza e destrezza questo fine intelletto si sarebbe agevolmente conformato al genio di qualsiasi paese.

- « È facile rappresentarsi, tra gli anni 1845 e 1870, un Max Müller francese, bello, spiritoso, mondano, in voga, fortunato per ogni riguardo, prima membro dell' Istituto, poi chiamato a succedere al Burnouf, che avrebbe rapidamente percorso la via degli impieghi e degli onori. Egli avrebbe ben presto adoperato la nostra lingua, come, nel secolo passato, l'abate Grimm suo compatriota. Su questo pubblico francese, che ama tanto le cose nuove, ma che non vuole faticare per conseguirle, egli avrebbe versato i tesori della scienza tedesca, indorandola con la sua immaginazione di poeta, condita di spirito francese. Niente vieta di vederselo già, dopo dieci o dodici anni di soggiorno in Francia, a capo del Collegio di Francia, con una gloriosa poltrona all'Accademia Francese, accumulante intorno alla sua persona tutti gli onori, tutti i favori.
- « Eugenio Burnouf, posponendo tutti gli altri interessi a quello della scienza, divenne il buon consigliere del suo alunno, e gli tracciò il compito più urgente e più bello, quello ch' egli stesso avrebbe potuto riserbarsi, se il tempo e le condizioni della vita lo avessero permesso.

«Nello stato delle conoscenze europee sull'India nulla po-

teva desiderarsi di meglio che la pubblicazione dei Vedi, i più antichi libri indiani, che, per tanto tempo, si credette non si potessero rivelare ai profani. Ma, per pubblicare i Vedi, bisognava recarsi in Inghilterra, dove si trovavano i manoscritti e dove si sarebbero pure trovati i mezzi per metterli in luce. Il consiglio non fu vano. Nel 1846, Max Müller si condusse in Inghilterra con una buona raccomandazione per l'ambasciatore prussiano cavalier di Bunsen, autore dei Segni del Tempo e di Dio nella storia. Per una felice combinazione, i sentimenti del giovine filologo s'accordavano col misticismo dell'incaricato diplomatico e coi sentimenti dominanti nell'alta società inglese. Presentato al Decano degli studii sanscriti, in Inghilterra, Orazio Hayman Wilson, gli riuscì d'ottenere per sè l'incarico di cosa che dieci anni prima pareva impossibile, dell'edizione del Rigveda, il libro sacro per eccellenza, o, come Max Müller, amava definirlo, la Bibbia degli Indi. »

E qui mi sia concesso lamentare la poca fortuna che ebbero i nostri Italiani, come precursori di studii indiani. Ad eccezione dell'abate Gaspare Gorresio che potè col munifico, intelligente aiuto del Re Carlo Alberto dar compimento splendidissimo in Parigi alla prima edizione e traduzione europea del bellissimo tra i grandi poemi indiani, il Râmâyana, gli altri nostri connazionali che stamparono le prime orme nello studio della lingua sacra de'Brahmini non ebbero seguito. Quando si pensi che primo il fiorentino Filippo Sassetti, fin dal secolo decimosesto, dopo avere intuita la somiglianza del sanscrito con l'italiano, traduceva, aiutato da un brahmino del Malabar, un Nighantu, vocabolarietto medico; che, nel secolo decimosettimo il gesuita Roberto De Nobili da Montepulciano affrontava nel Coromandel gli ardui sutri rituali di Apastamba; che, negli anni 1830 e 31, cioè prima che il Bopp pubblicasse la sua grammatica comparata, Francesco Salvolini poliglotta faentino, dopo avere studiato in Parigi il sanscrito e tradotto a ventidue anni, prima del Gorresio, l'episodio di Rishyaçriñga, e tutta la Çakuntalâ, di cui il manoscritto si conserva nella Biblioteca Comunale di Faenza, lasciava un' opera inedita sopra le origini di Roma, nelle sue attinenze con l'antica India, dove tra molte cose inesatte sono pure alcune felici divinazioni; quando si ricordi come, fin dall'anno 1847, l'abate Giuseppe Bardelli toscano, recatosi da Parigi ad Oxford,

intanto che il Müller attendeva al Rigveda, il Weber al Yaqiurveda, trascriveva intiero l'Atharvaveda, preparandone, prima del Whitney e del Roth, una edizione, una profonda malinconia può sorprenderci, nel riconoscere, pur troppo, come tanta precocità d'ingegno e di studii nostri sia andata perduta per la scienza. E il caso recente del piemontese dottor Marcellino che, da solo, si accingeva a ricopiare e tradurre in italiano, per intiero, l'ardua grammatica indiana di Pânini, ignorando forse. che, nel tempo stesso, vedeva la luce un'altra traduzione straniera dello stesso lavoro, di cui per lungo tempo si conobbe solo il testo, mostra insieme l'ardimento degli esploratori italiani, e lo scarso esito delle loro magnanime intraprese. Il difetto di aiuti morali e di concorso materiale all'opera de'nostri dotti è frequente e molto dolorosa cagione, per cui i generosi propositi cadono fra noi nel vano. Chè se quell'incoraggiamento, veramente regale che un Re sabaudo concesse liberalmente per molti anni in Parigi, al nostro diligentissimo Gorresio, non fosse stato negato ad altri nostri operosi ingegni e studiosi intrepidi. il Râmâyana avrebbe trovato un compagno italiano nel Mahâbhârata, di cui ora una commissione di dotti europei si sta occupando con tanto fervore, l'Atharvaveda sarebbe stato non solo edito ma forse tradotto fra noi, che in quel libro possiamo rintracciare, per il culto del fuoco, tante mirabili somiglianze col nostro culto antichissimo di Vesta e di Vulcano; quel monumento di scienza linguistica che è l'Archivio Glottologico Italiano dovuto alla sola iniziativa potente del maestro Ascoli avrebbe potuto già prendere, come la grande opera del Muratori, proporzioni colossali; le pubblicazioni stesse della nostra Società Asiatica, dell'Istituto Orientale di Napoli e la collezione degli Studii Indo-Iranici, fondata dal nostro Pullè, sarebbero più fitte, più dense, più importanti; se meglio secondati, attesterebbero meglio il fervore degli ingegni nostri in quella parte d'indagini orientali che riguarda più dappresso le nostre origini asiatiche.

Ed ora, chiusa questa parentesi elegiaca, sarà giusto ancora ricordare come un altro grande indianista tedesco, spento in giovanissima età, Federico Augusto Rosen, nato nel 1805, in Hannover, morto nel 1837 a Londra, professore di sanscrito in quella Università, avesse innanzi di morire, poste le prime larghe

fondamenta non solo ad una compiuta edizione del Rigveda, ma alla sua traduzione in latino, aiutandosi col commento di Sâyana e col Nirukta; sette anni innanzi egli aveva dato uno Specimen Rigvedae; ma l'edizione e traduzione ch'egli ci lasciò de'primi Centoventi inni del Rigveda, fornivano già una magnifica traccia e un validissimo aiuto a chi si dovesse quindi accingere alla compiuta edizione del testo.

Alcuno parve quasi rimproverare ai primi vedisti, editori del Rigveda, del Yagiurveda, dell'Atharvaveda di essersi ristretti all'edizione del solo testo, senza affrontarne la versione; ma di tali testi il dare una stampa esatta richiede già una perfetta intelligenza di essi, se non per determinare il significato preciso d'ogni parola, almeno per intuirne il valore fonetico e la funzione grammaticale; determinato bene il testo, il tradurre riesce lavoro molto più facile; chè, se del Rigveda, anche dopo che il testo venne stabilito da Max Müller prima e quindi da Teodoro Aufrecht, sull'autorità de'manoscritti, in modo tale da non lasciar più adito a molte correzioni, l'interpretazione dovuta a più traduttori, come il Rosen, lo Stevenson, il Wilson, il Langlois, il Benfey, il Grassmann, il Ludwig, il Bergaigne, il Regnaud, il Müller stesso, riuscì poi molto diversa, secondo il concepimento generale della rappresentazione vedica; se il metodo seguito, la varia preparazione scientifica, ed anche un po'la facoltà immaginativa de' singoli interpreti, portarono una gran varietà di traduzione; le differenze non derivano dalla incertezza che nasca per la poca sicurezza del testo seguito, ma dalla sua vera oscurità, o dalla elasticità della parola vedica che può prestarsi ad una gran varietà d'interpretazioni. Se pertanto Max Müller poteva essere sicuro, esercitando, come fece una pazienza da Benedettino, nella cura di trascrivere diligentemente il testo del Rigveda e il largo commento di Sâyana, per comprender bene il quale è pur necessaria una profonda conoscenza de' testi grammaticali indiani, ed anche della letteratura rituale e filosofica rappresentata dai Brâhmana e dalle Upanishad, se, dico, egli poteva essere sicuro di offrire un testo diplomatico magistrale e definitivo che non avrebbe lasciato alla critica appigli per gravi appunti, non avrebbe potuto arrischiarsi ad offrire una tale versione di tutto il Rigveda che divenisse ugualmente canonica. E però molto saviamente egli evitò un tale pericolo, contentandosi di tradurre qua e là alcuni inni più limpidi, di cui il senso gli apparve più chiaro, e cavando frattanto da tutto l'insieme dell'opera quella maggior luce che si poteva per l'interpretazione d'alcuni miti e riti, pensieri religiosi e filosofici, caratteri morali e civili dell'età vedica, facendo, in somma, un estratto ideale dal suo gran Veda, perchè di quella prima luce della civiltà degli Arii in Oriente sentissero ancora alcuna gioia gli Arii dell'Occidente.

Nella vita d'ogni uomo di genio si può dire che vi sia una specie di periodo eroico. Ora il periodo eroico della vita di Max Müller fu veramente quello in cui egli attese alla sua monumentale edizione del Rigveda in sei densi volumi in foglio. Egli, durante tutto quel periodo, che durò quasi vent' anni, fu minatore paziente che scavò oro e pietre preziose; ma ad ogni filone d'oro che scopriva, ad ogni diamante che gli brillava tra le mani, egli non seppe rimaner muto, e, mandò un grido di gioia, che risuonò nel mondo come un inno; e, ad ogni suo eureka, il mondo meravigliato, si pose ad ascoltarlo, per sentire da lui stesso, qual era la gran novità, l'ascosa meraviglia che veniva fuori. Nessuno prima di lui, nessuno senza di lui si sarebbe immaginato che dalla sola conoscenza del sanscrito potesse derivare tanta luce. Ma bisogna pur dire che Max Müller non era poi un cattedratico come gli altri; il suo verbo.non si rivelava in modo autoritario, freddo, arido, sentenzioso; egli illustrava una pagina di scienza come altri avrebbe raccontato, con la gravità ed amabilità di un vecchio narratore arabo, una novella delle mille ed una notte; sia che ci facesse assistere all'evoluzione d'una parola, alla creazione d'un fantasma mitico, alla formazione d'un sistema filosofico e religioso, sia che ci presentasse un poeta, un filosofo, un'opera d'arte, egli sapeva destare un così profondo interesse per l'oggetto anche minuto che lo avea in quel momento fissato, e gli dava una figura così spiccata. lo animava di tanta vita, che parole, miti, fantasmi, personaggi reali od immaginarii, genii ed homunculi, tutto nel suo discorso grave, ma amabile ed elegante, s'individuava in modo che le sue idee ed immagini parevano diventar persona ben conosciuta, e con la quale si poteva famigliarmente ragionare. Molte delle sue intuizioni erano, senza dubbio, mirabili, ma, più ancora egli destava in noi meraviglia con la destrezza dell'obbligare spesso,

per mezzo di una sola frase felice e scultoria, l'attenzione del suo uditorio, ad un'intiera lettura, nella quale poteva anche un po'divagare, ma quella frase tipica rimaneva nella memoria degli ascoltatori e si ripeteva, e, divenendo popolare, giovava poi talora come eccitatrice di nuove indagini e di nuovi pensieri. Nessuno è riuscito meglio di Max Müller a render una cosa tutta bella la scienza dell' Oriente, nessuno più di lui ha innamorato l'Occidente della sapienza indiana.

Il secondo volume de' suoi Ricordi, rimasti, pur troppo incompiuti, e intitolato: « My Indian Friends » ci mostra quanto egli abbia studiato ed amato l'India, e quanta riconoscenza suscitato in quel popolo di religiosi sapienti. Se bene Max Müller non abbia mai potuto visitare l'India, e la sua sia stata piuttosta una intuizione profonda che una conoscenza diretta della vita indiana, egli ne penetrò per modo lo spirito, nella lettura delle opere brahminiche, nella conversazione con alcuni brahmini che visitarono per motivo di studio l'Inghilterra, nella sua corrispondenza con alcuni dotti indiani, che non solo la sua parola fu ascoltata nell'India, con attenzione, ma con venerazione, come quella d'un inspirato. Egli poi contribui notevolmente, col mostrare agli Inglesi specialmente tutto quello che l'India può ancora insegnarci, a rialzare grandemente, nell'opinione della più colta Inghilterra, il concetto di quel gran popolo che si agita nel vasto impero anglo-indiano, trattato per lungo tempo, come una massa informe e inanimata di povera gente degenerata. Max Müller sentiva egli stesso che nel suo studio d'idealeggiare l'India talora forse esagerava; ma egli anticipava la scusa di questo difetto, dichiarando: «Mi si dirà certamente che la mia pittura dell'India è soltanto ideale: ma un ritratto ideale può talora riuscire più somigliante che una fotografia, e, se bene io confidi che, nell'insieme, i fatti che adduco debbano apparire esatti, sarò pur sempre grato a quelli che mi indicheranno alcuni fatti, che possono contradire o modificare il mio giudizio ».

Questa rappresentazione simpatica delle qualità migliori del popolo indiano aveva poi un altro prezioso vantaggio; oltre all'indurre ne' governanti Inglesi la persuasione che l'India meritava un migliore trattamento, mostrando agli Indiani stessi, come in uno specchio, il loro ritratto ideale, invogliava i migliori tra essi a farsi somiglianti e fedeli a quel ritratto lusinghiero che un dotto artista dell'Occidente avea presentato all'intiero mondo civile. E questo è pure un segno che nella letteratura, nell'arte e nella scienza, come nella vita, l'ottimismo pietoso degli idealisti vale sempre meglio del pessimismo spietato de' realisti. Max Müller, anche standone così lontano, avea sentito profondamente, ripalpitare in una parte dell'India presente l'India vedica, e potè quindi mostrarci, con molta verita, la continuità dell'antica sapienza indiana. Ora si comprende come questa felice divinazione esposta in uno stile pieno di fulgori, dovesse obbligargli la riconoscenza del popolo indiano, e come lo scomparire dalla scena del mondo, di questo grande illuminatore dell'India, abbia lasciato per un momento sulle rive del Gange quella impressione di stupore e di terrore, che desta sempre in mezzo a quel popolo impressionabile un ecclisse di sole, attribuito da una credenza superstiziosa all'influsso di un mal genio.

Quest'ultimo saluto di Max Müller ai suoi amici indiani, può dunque dirsi quasi il suo testamento scientifico.

Dall'India egli aveva preso le mosse per il suo gran viaggio ideale nella vita, a traverso le forme più luminose del pensiero umano, i linguaggi. i miti, le letterature, i monumenti dell'arte, gli edifici religiosi, i sistemi filosofici; all'India egli fece ritorno prima di congedarsi dal mondo, per darle l'ultimo suo sorriso. Max Müller senti, a traverso la vita, tutte le vibrazioni più alte e più pure, da quelle ch'egli consegnava fin dall'anno 1886 ad Oxford, nel suo romanzetto quasi autobiografico, fine, poetico, delicato che intitolava: « Deutsche Liebe », dove egli parve pure voler provare a' suoi Tedeschi, ch'egli trattava ancora, se bene divenuto ad essi quasi straniero, la lingua di Goethe e di Schiller con la stessa maestria e disinvoltura che la lingua di Carlyle e di Macaulay, fino ai supremi trionfi dell'apoteosi, che coronarono di un'aureola divina la sua canizie onoranda.

Egli incominciava il suo viaggio: d'ascensione verso il cielo, quando nel 1849, ne' suoi saggi radiosi di Oxford, confrontava il mito vedico dei divini artisti Ribhu col mito ellenico del traco Orfeo suonante la cetra solare d'Apollo. Dopo di avere, da quei raggi luminosi, musico eccellente egli stesso, tratto con i primi suoni, e domato egli pure, con quelle prime armonie, molte belve, e placato molti mostri, e intenerito le muse, dopo avere fatto vibrare le corde di quella cetra luminosa per oltre cinquan-

t'anni, e svegliato per quegli accordi molti pigri intelletti, e dispersa molta tenebra nel mondo, il grande armonista chiuse gli occhi alla luce e, lasciando cadere la lira d'Orfeo, quando la sua Euridice, la prima aurora, per la quale egli pure s'era levato nel primo mattino, per salutarla sulla vetta del Monte Pangeo, scomparve dall'orizzonte, dovrebbe ancora riprenderla in mano, per richiamarla alla vita, e rievocarla innanzi a noi. Ma poichè i veri morti non tornano, ed anche Orfeo, adoratore del Dio della Luce, adorato dalle Muse, dovette morire, e poichè vuolsi che le Muse stesse gli abbiano dato sepoltura nel sacro loro recinto del Libéthrion, ai piedi dell'Olimpo, mi piace qui ricordare la graziosa tradizione raccolta da Pausania, secondo la quale, gli usignoli che cantavano sopra la tomba d'Orfeo, aveano più soave canto degli altri usignoli. Così, se la voce del gran maestro cantore di Oxford dovrà ora tacere per sempre, non è dubbio, che, dopo di lui, le voci degli scienziati, che parleranno ancora di miti e di linguaggi, di aurore luminose e di armonie divine avranno, per le vibrazioni remote della sua lira sonora e fulgente, un suono men rauco.

A. DE GUBERNATIS.





## BIBLIOGRAFIA

Studia Sinaitica No VIII. — Apoerypha Arabica. Edited and translated into English by Margaret Dunlop Gibson M. R. A. S. L L. D. (W. Andrews) London, C. T. Clay and Sons, Cambridge University Press Warehouse Ave Maria Lane, 1901.

Alle altre pregevoli pubblicazioni uscite sinora negli Studia Sinaitica si aggiunge, per opera della chiarissima cultrice degli studj semitici, signora Margherita Dunlop Gibson, il volume di cui leggesi il titolo a capo di questo breve cenno bibliografico. Tre sono gli apocrifi: il primo è il Kitâb al Majall o "Libro dei rotoli"; il secondo è la storia di Afichia (Afiqiyâ); il terzo è la storia di Cipriano e Giusta. Questi tre apocrifi sono pubblicati in arabo e i primi due anche tradotti in inglese. Il terzo è anche in greco.

Del primo erasi stampato un testo arabo e siriaco dal prof. Bezold nel 1888, sotto il titolo: Die Schatzhühle ("La spelonca dei tesori"), e una traduzione erane uscita già nel 1883. Ma il testo pubblicato dalla Dunlop Gibson è molto diverso da quello del Bezold. Il celebre De Lagarde nell'articolo che scrisse sul libro del Bezold (Mittheilungen, III) dice che quest' apocrifo è importante, se non per se stesso, per l'influsso che esercitò, essendo in uso (in siro, in arabo e in etiopico) presso le chiese di Asia e di Affrica. La storia di Afichia è tratta da un codice della Biblioteca Nazionale di Parigi. La storia di Cipriano o

Giusta proviene da un manoscritto arabo sinaitico. Non v'è qui la versione inglese, perchè la sorella della Dunlop, signora Agnese Smith Lewis, lo tradusse per il No X di questa medesima raccolta.

F. L.

# Muhammeds Lehre von der Offenbarung quellenmässig untersucht von Dr. Otto Pautz. Leipzig, Henrichs, 1898 (Pag. VI, 304 in 8°).

Al Dr. Ottone Pautz, di Ratzebuhr in Pomerania, devesi questo libro molto importante e pregevole, di cui darò breve cenno.

Molti libri già furono scritti su Maometto e la religione da lui fondata, che pose fine all'antico politeismo degli Arabi e divenne propria di tante nazioni di stirpe e lingue disparate, e anche ora va estendendo il suo dominio nell'Africa, L'Autore conosce ottimamente tutto quanto fu scritto su tale soggetto, è versatissimo nella teologia musulmana e nella lingua araba, e fa uso diretto dei fonti originali, non attingendo a fonti indirette. Peritissimo nel Corano e ne' suoi commenti, nei biografi del profeta e nelle opere contenenti la tradizione musulmana, tratta l'argomento con pieno possesso della materia. L'opera del Pautz è accessibile anche ai non orientalisti, perchè le citazioni arabe sono tradotte in tedesco, e di ciò vuolsi a lui dare gran lode. Opportuni indici rendono più agevole consultare il volume. Sicchè la lettura di questo layoro può riuscire generalmente utilissima. F. L.

# Zur Entzifferung der Safa-Inschriften. — Von Enno Littmann. Leipzig, 1901 (Pag. VIII, 76, con 7 tavole autografate).

Al ch. dott. Enno Littman è dovuto questo pregevole libro, che è consacrato alla illustrazione delle istruzioni Safaitiche sin qui conosciute, come pure introduce ai nuovi testi trovati dal bravo orientalista. Fondatore delle epigrafica Safaitica fu il Prof. Halévy nel suo Essai sur les Inscriptions du Safa (Journal Asiatique, Parigi 1882, e a parte). Il sig. Littmann ebbe a sua disposizione i seguenti testi Safaitici: le iscrizioni co-

piate da Graham, Wetzstein, De Vogüé e Waddington, delle quali dette notizia Halévy nell'introduzione al suo Essai; le 412 iscrizioni pubblicate nel Voyage archéologique au Safa et dans le Djebel el-Drûz (Parigi, 1901); le 134 iscrizioni inedite che l'A. del nostro libro copiò nella sua escursione a Harra e Rulibe nel Maggio del presente anno.

Studiando il ricco materiale messo in luce da De Vogué e Desslaud, potè il Littmann ritrovare l'intero alfabeto arabico nelle iscrizioni del Safa; donde chiaro apparve che prima dell'introduzione dell'alfabeto nabateo-siro, a cui si riconduce l'alfabeto arabo che viene più tardi, dominò in tutta l'Arabia l'alfabeto semitico meridionale. Naturalmente c'erano varietà locali, ma le cinque forme (Safaitico, protoarabico, lihyanico, sud-arabico, etiopico) son strettamente affini.

Il libro davvero importante del dott. Littmann ci fa desiderare che altri suoi lavori in questa provincia dell'orientalismo vengano presto alla luce.

F. L.

Les Apocryphes éthiopiens traduits en français par René Basset, Directeur de l'École supérieure des Lettres d'Alger, Correspondant de l'Institut etc. X, La Sagesse de Sibylle.—Paris, Bibl. de la Haute Science, 1900, in-8° picc. di 87 pag.

La collezione degli Apocrifi etiopici, tradotti in francese dal Basset, è giunta al 10º fascicolo che contiene un'apocalissi col titolo di « la Sapienza di Sibilla ». In una medesima notte, cento filosofi hanno contemporaneamente visione di 7 (o 9) soli, ed essendo ricorsi, per avere spiegazione della visione, alla Sibilla figlia di Ercole, capo dei filosofi di Efeso (!), apprendono che quei soli indicano altrettante età del mondo, le quali vengono descritte, e le ultime con molti particolari. Quest'apocrifo esiste, in etiopico ed in arabo, in più testi non del tutto uguali l'uno all' altro, come suole avvenire in codesti scritti popolari: molto più diverso ne è un testo latino (Sibilla tiburtina). Il Basset, dopo aver riassunto tutta l'apocalissi secondo i varî testi, ci dà la traduzione del testo etiopico e quindi, in appendice, quella di due testi arabi, abbastanza distinti uno dall'altro. La versione etiopica deriva certamente dall'araba, e quanto a quest' ultima, il Basset crede assai verosimile che derivi da un testo siriaco, che sarebbe stato noto a Michele Siro. Qui poi avvertirò che tanto il codice della Bihl. Vatic. sir. 58, f. 165, quanto quello della Bodleiana in Oxford, contengono il testo arabo (Karšuni) e non un testo siriaco. L'erudita prefazione dell'A. informa il lettore delle questioni e delle ricerche relative a questo apocrifo, che ora è reso accessibile a chi ignori l'arabo o l'etiopico. Ma è sperabile che il Basset voglia anche pubblicarne il testo etiopico; questi scritti apocrifi hanno nella letteratura ge'ez un'importanza relativamente grande, e meritano certo di vedere la luce.

I. G.

Les Sanctuaires du Djebel Nefousa par M. René Basser, etc. (*Journ. Asiat.*, mai-juin, juillet-août 1899). — Paris, 8°, di 83 pag.

Il Kitāb as-Siyar o Dizionario biografico di aš-Šammāljî, pubblicato al Cairo, ha delle appendici, una delle quali menziona i luoghi venerati dagli Ibaditi (o come il Basset preferisce vocalizzare: Abaditi) nel Gebel Nafūsa, centro e rifugio degli aderenti a quella setta. Questa lista è qui riprodotta dall'instancabile Direttore della scuola di Algeri, il quale alla menzione di ciascun santuario aggiunge un dotto commento, in cui raccoglie moltissime notizie e da scrittori ortodossi e da fonti ibadite. Egli nota infatti con ragione che la storia dell'Africa settentrionale non può essere narrata solamente secondo quanto riferiscono gli autori ortodossi, ma che devesi aver riguardo del pari a quanto riferiscono gli scrittori ibaditi; e ciò non ha dubbio, quantunque forse non poca cautela si debba avere nell'usare di questi ultimi.

Parecchi di questi Santuarî portano ancora il nome di Kanisa o Chiesa, e rendono testimonianza che gli antichi abitanti erano cristiani, come porta la tradizione, e come Yāqūt dice espressamente. Questo scritto del Basset, importante per più riguardi, è preceduto da una tavola che dà il sincronismo dei governatori e degli imami ecc. di Afriqyā, di G. Nafūsa e di Tiharet, fino al principio della dinastia Fatimita.

Le livre de la Création et de l'Histoire d'Abou-Zéid Ahmed ben Sahl el Balkhî publié et traduit d'après le ms. de Constantinople par M. Ch. Huart consul de France, Secrétaire-interprète du Gouvernement, Professeur à l'École spéciale des Langues orientales vivantes. — Tome deuxième. — Paris, Leroux, in 4° di X, 220, Pari pag.

Al primo volume di quest'opera, che ne contiene i capitoli 1-5, e fu pubblicato nel 1899, segue ora il secondo che arriva al 9º dei 22 capitoli nei quali essa è divisa. I pregî già ne sono stati accennati dal Goldziher (ZMG. 54, 396) e trovansi ugualmente nel volume ora edito; non è infatti una disordinata congerie di pretese tradizioni o di leggende popolari sulla cosmologia, la psicologia e l'escatologia, ma si bene un quadro importante delle questioni agitate, delle argomentazioni filosofiche e delle opinioni che si avevano nelle scuole musulmane, nel X secolo incirca dell' èra nostra. Nell'unico codice che se ne conserva, quello di Costantinopoli, l'opera è attribuita ad Abū Zayd al-Balhî che, scolare di al-Kindî, si diede anco a studî filosofici e storici, ma le osservazioni che fa nella prefazione l'Huart, rendono assai dubbia, per non dir di più, quest' attribuzione. Infatti mentre fra le opere di Abū Zayd al-Balhî noverate nel Fihrist, questa non occorre, Abū Manṣūr at-Taʿālibî nel libro, certo suo e ma-غرر اخبار الملوك gistralmente pubblicato dal Zotenberg, غرر اخبار الملوك composto, sembra, verso il 410 dell'eg. (1) l'attribuisce ad un Muţahhar b. Tāhir al-Maqdisî. Restano adunque come testimonianze precise, quella del ms. e quella di Ibn al-Wardî (XV sec.) che nella גֹל, גָעׁנֹ si è servito dell'opera, attribuendola ad Abū Zayd al-Balhî, poichè, come avverte il Zotenberg, la notizia di Hāgî Ḥalīfa può derivare dallo stesso ms. di Costantinopoli. Inoltre se la data della composizione del libro è esatta, esso non può essere di al-Balhî; e su tal proposito dirò che alla pag. [ (cfr. anche pag. 14) è riferita « secondo il principio del

<sup>(1)</sup> Histoire des Rois des Perses, texte urabe publié et traduit par H. Zotenberg. Paris, 1900.

Pentateuco che va per le mani degli "

Ebrei, la creazione del mondo; e il racconto segue così esattamente il testo ebraico che non può credersi derivato dai soliti guazzabugli delle « tradizioni » orali, ma è una vera traduzione del testo ebraico di Gen. I, 1, traduzione che non sembra poter essere altra se non quella di Sa'dīyā Gā'on; e chi possa consultare l'edizione di Derenbourg, e i Materialien di De Lagarde potrà dire fino a qual punto corrispondano le parole. Sa'dīyā è morto in età di 50 anni, una diecina d'anni dopo la morte di al-Balhî, e sia pure che la traduzione del Pentateuco fosse fatta da Sa'dīyā in giovine età, come credere che in si breve tempo acquistasse tal diffusione da essere nota e citata da un autore musulmano, il quale è da supporre che scrivesse questo 7° capitolo dei 22 di cui si compone l'opera, parecchio tempo innanzi la sua morte?

Già si è detto che di quest'opera esiste un solo ms., e ciò naturalmente accresceva molto le difficoltà dell'edizione; talvolta il codice ha omissioni o è talmente scorretto, come alla pag.  $\Lambda \mu$ , che non si saprebbe come emendarlo. Alle correzioni fatte dal dotto editore, proporrei aggiungerne qualcun'altra: p. es. ۲, 7 « che questa scienza non si può apprendere se non dalla rivelazione »; ۲, 1, crederei ولا نكذبهم الا فيا اسماهم عن السماهم عند السماهم عند السماهم عند السماهم عند السماهم عند السماهم عند السماهم المراهم الم w tutti i popoli della terra che « futti i popoli della terra che ci sono noti »; 4 15 qui emenderei: عَنَقَد ان يُعْتَقَد quello che è necessario credere » منه انه جوهر ما اذ لولم in suo riguardo si è che sia una sostanza qualsiasi (sostanza nel senso filosofico) poiche se non fosse così, non potrebbe ricever gli accidenti ». Quanto a p. عهه, Talabî nelle قصص الأنبياء porta: الوكان خلدا, e poco appresso, ma la lettura dell' Huart, فاغتنم è ottima: il demonio coglie subito l'opportunità e tenta Adamo sull' eternità; pag. 48, l. فابعي cfr. Tabarî, I, 105, 10, ecc., ecc.

Naturalmente dove sono citati versi appar maggiore la scorrettezza del ms. I versi di Huḍayn b. Mundir contro il figlio Gayyāz sono da leggere:

> وسُمَّبْت عَبَّاظًا ولست بغايُظٍ عدوًّا ولكن الصديَّ تغبظ فلا حَفظ الرحن روحك حبِّة ولا وُهِّيُ في الارواح حبن تفبظ

A pag. V il ms. darebbe qualche variante al noto verso di Umayya b. Abī ș-Salt, nell' interpretazione del quale non è felice lo stesso Gauharî; anche intendere: القوايم per « venti » sembra infondato, ma il mal vezzo di Umayya del « quidlibet audendi » nell'inventar parole nuove, lascia in dubbio; ad ogni modo nel 2º verso leggerei تابتة. Nei versi pure di Umayya pag. 148 (dove al 2º verso leggerei al nomin.) il 3° verso ha la lezione الغبب migliore che non الغبث che leggesi nel Lisan: فارسلوه يُسُوف الغبب دسفانا «lo mandarono messaggero ad esplorare le cose oscure » cioè le cose dell'altro mondo, per riferirne nella παρουσία. I versi μμ, 11 sono di Abū-l-Atāhiya (« sia pure che ti affluiscano i beni del mondo, non cesseranno essi forse? ») ma il 2º verso non occorre nel Dīwān nell'edizione di Bairût 206. Nei ragaz di Ibn Gahm i versi A4, 1. s. si riferiscono al passato ed alla conversione di Adamo, narrata nel Corano: 2, 35 (فَتَلَقَّمِي آدم من ربه كلمات); naturalmente la traduzione deve essere emendata in corrispon-

denza.

Speriamo che il dotto editore ci darà presto la continuazione di un' opera, per più riguardi, importante, e che egli rende accessibile a tutti e di facile uso colla traduzione francese e con gl'indici, e per la quale gli arabisti debbono essergli altamente riconoscenti. Il pregio del libro è accresciuto dall'edizione veramente bellissima.

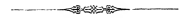
I. G.

### UNICUIQUE SUUM

Nella mia rassegna sul libro del prof. Marucchi (V. Giorn. As., vol. XIII, p. 229) m'è occorso qualche volta di non porre nella debita luce il nome del chiaro egittologo svedese prof. Piehl. Facendo ammenda del fallo involontario, soggiungo qui anzi tutto, che, prima dello Chassinat, il Piehl (Un nouveau paradigme negli Actes du Congr. des Orient. de Londre, 1892. Inscr. hiér., II, 1892, 2º sér., pag. 27) aveva richiamato l'attenzione degli egittologi sul t suffisso della 1ª p. f. s., che del resto, come dimostrano le sue traduzioni, non era prima sfuggito, e l'osservò il Piehl istesso (Sphinx, II, 76), al von Bergmann. Il Rossi che, come accennai, non parlò di questo suffisso nella sua Grammatica copto-geroglifica, Torino, 1877, lo accoglie ora nella nuova sua Grammatica egizia nelle tre scritture geroglifica, demotica e copta, Torino, 1901, uscita in luce in questi giorni, e ne mostra (pag. 98) la continuazione nel copto. — In secondo luogo, a proposito dell'iscrizione del sarcofago d'Au-f-aa, avrei dovuto citare anche la traduzione del Piehl (Rec. III, 70, 71), che per la divisione delle frasi in base all'alliterazione è la più limpida: tu t'étends .... en ton nom de « lieu de repos » — tu ne t'éloignes pas .... en ton nom de « ciel » — ton coeur est grand .... en ton nom de « la grande » — tu fais rage .... en ton nom de « furieuse » (?) tu ... nourris de vie ... en ton nom de « nourrise » — tu protèges ..... en ton nom de « protectrice ». Potrà dissentirsi dal Piehl circa il modo di rendere qualche vocabolo; potrà anche preferirsi come terzo nome di Nit l'Herrin des Tapferkeit del Wiedemann (grande è il tuo cuore verso l'Osiride nel nome tuo di « Sovranadel-valore»; tu infurii contro i nemici nel nome tuo di « Furibonda »), e volendo cercare il pelo nell'uovo, potrà notarsi nella traduzione francese (Rec. VIII, p. 76), l'omissione, dovuta certamente al tipografo, d'un'intiera frase rispondente alle parole del testo: mer set u Ha-nebu se hem hat u Rā-neferab-mer-Nit; ma in sostanza non potremo scostarci di molto dal senso che propose il dotto svedese, come quello che mette in luce assai chiara il nesso logico fra il significato dei nomi mistici di Nit e quello del verbo, o della frase che a ciascuno di questi nomi precede. — Finalmente al nefer-hā del Wiedemann, in cui il r, sfuggito al tipografo italiano, è complemento di nefer, par preferibile il r-nefer-hā del Piehl (Rec., III, p. 72, VIII, p. 78; cfr. Brugsch Wört. VI, p. 670), la cui interpretazione fece sua anche l'Erman (Ag. Ztschr., 1882, p. 5). In questo titolo, che è costante fino dal regno antico, il haker, non as (Marucchi. Cat. 25), è la vera lezione.

Aprile, 1901.

A. Pellegrini.



|     | T   |  |     |     |   |            |   |
|-----|-----|--|-----|-----|---|------------|---|
|     |     |  | (i) |     |   |            |   |
| , ' |     |  | ,   |     |   |            |   |
|     |     |  |     | , i | • | . }        |   |
|     |     |  | ,   |     |   |            |   |
| 5.5 | • = |  |     |     |   |            | • |
|     |     |  |     | r   |   |            |   |
|     |     |  |     |     |   |            |   |
|     |     |  |     |     |   |            |   |
|     |     |  |     |     |   |            |   |
|     |     |  |     |     |   | 1          |   |
|     | ,   |  | . * |     |   | <i>)</i> . |   |
|     |     |  |     |     |   |            |   |

# INDICE

#### Società Asiatica Italiana

| Consiglio Direttivo                                                                                                                                                                                                                  | V<br>VIII<br>VIII                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| delle pubblicazioni                                                                                                                                                                                                                  | XIII                                              |
| Memorie                                                                                                                                                                                                                              |                                                   |
| Il compendio dei cinque elementi (Pañcatthiyasangahasuttam). (P. E. Pavolini)                                                                                                                                                        | 1<br>41<br>101<br>121<br>201<br>217<br>241<br>249 |
| Bibliografia                                                                                                                                                                                                                         |                                                   |
| Studia Sinaitica No VIII. — Apocrypha Arabica. Edited and translated into English by Margaret Dunlop Gibson M. R. A. S. L L. D. (W. Andrews) London, C. T. Clay and Sons, Cambridge University Press Warehouse Ave Maria Lane, 1901. | 265                                               |
| Muhammeds Lehre von der Offenbarung quellenmüssig untersucht von Dr. Otto Pautz. Leipzig, Henrichs, 1898 (Pag. VI, 304 in 8°).                                                                                                       | 266                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                      |                                                   |

| Zur Entzifferung du Safâ-Inschriften. — Von Enno Littmann.   |     |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| Leipzig, 1901 (Pag. VIII, 76, con 7 tavole autografate Pag.  | 266 |
| Les Apocryphes éthiopiens traduits en français par René Bas- |     |
| set, Directeur de l'École supérieure des Lettres d'Alger,    |     |
| Correspondant de l'Institut etc. X, La Sagesse de Sibylle.   |     |
| - Paris, Bibl. de la Haute Science, 1900, in-8º picc. di     |     |
| 87 pag                                                       | 267 |
| Les Sanctuaires du Djebel Nefousa par M. René Basset, ètc.   |     |
| (Journ. Asiat., mai-juin, juillet-août 1899). — Paris, 8°,   |     |
| di 83 pag                                                    | 268 |
| Le livre de la Création et de l'Histoire d'Abou-Zëid Ahmed   |     |
| ben Sahl el Balkhî publié et traduit d'après le ms. de Con-  |     |
| stantinople par M. Ch. Huart consul de France, Secrétaire-   |     |
| interprète du Gouvernement, Professeur à l'École spéciale    |     |
| des langues orientales vivants. — Tome deuxième. —           |     |
| Paris, Leroux, in 4º di X, 220, Ptcl pag                     | 269 |
| Unicuique suum. (A. Pellegrini)                              | 272 |







"A book that is shut is but a block"

ARCHAEOLOGICA

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

5. 8., 148. N. DELHI.